

# مشکلہ اقتا مسرو دا

## کی حقیقت

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

مترجم  
محمد صدیق رضا

تألیف  
ابو عبد الرحمن الفوزان

نظر ثانی  
حافظ زیر عسلی زنی

تقریظ  
ابو الحسن مبشر بن محمد رکابی

مکتبہ الایم

## \*\*\* توجہ فرمائیں ! \*\*\*

کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب.....

عامتقاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

**مجلس التحقیق، الاسلام** کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ

لود (UPLOAD) کی جاتی ہیں۔

متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

### \*\*\* تنبیہ \*\*\*

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر  
تبیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں

ٹیک کتاب و سنت ڈاٹ کام

مُسْلِمُوْلَا فَقِيْر  
کی  
حَقِيقَتُ



جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

|          |                                  |
|----------|----------------------------------|
| كتاب     | مشہور واقعات کی حقیقت            |
| تألیف    | ابو عبد الرحمن الفوزی            |
| مترجم    | محمد صدیق رضا                    |
| نظر ثانی | حافظ زیر علی زئی                 |
| تقریظ    | (ابو الحسن) بشر (الحمد لله ربنا) |
| ناشر     | بیرونی                           |
| اشاعت    | جنوری 2008ء                      |
| قیمت     |                                  |

ملئے کا پتہ

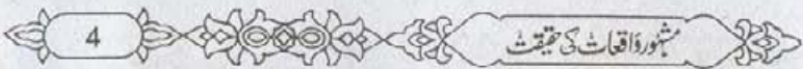
## مکتبہ اسلامیہ

الہور بال مقابل رحان ناکریٹ غزنی سریٹ اردو بازار فون: 042-7244973

فیض آباد بیرون امین پور بازار کوتولی روڈ فون: 041-2631204

# فہرست

|         |                                                                                                                                        |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7-----  | تقریظ                                                                                                                                  |
| 9-----  | تقدیم                                                                                                                                  |
| 11----- | معروضات مترجم                                                                                                                          |
| 19----- | ضعیف، موضوع اور مردود روایات اور انکار                                                                                                 |
| 20----- | سیدنا معاذ بن جبل <small>رضی اللہ عنہ</small> اور اجتہاد کا قصہ                                                                        |
| 28----- | سیدنا عمر فاروق <small>رضی اللہ عنہ</small> کے قبول اسلام کا قصہ                                                                       |
| 33--    | سیدنا عبدالرحمن بن عوف <small>رضی اللہ عنہ</small> کے دخول جنت کی کیفیت سے متعلق قصہ                                                   |
| 36----- | امام احمد بن حنبل <small>رضی اللہ عنہ</small> اور امام میحیٰ بن معین <small>رضی اللہ عنہ</small> کا الرصانۃ کی مسجد والا قصہ           |
| 39----- | سیدنا سلمان الفارسی <small>رضی اللہ عنہ</small> کا قصہ                                                                                 |
| 44----- | خالد بن عبد اللہ القسری کا الجعد بن درہم کے ساتھ قصہ                                                                                   |
| 46----- | سیدنا تعلیب بن حاطب <small>رضی اللہ عنہ</small> کا قصہ                                                                                 |
| 53----- | سیدنا العلاء بن الحضرمی <small>رضی اللہ عنہ</small> کو بحرین بھیجنے کا قصہ                                                             |
| 55----- | نبی کریم <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> اور ابو بکر صدیق <small>رضی اللہ عنہ</small> کی مدینہ تشریف آوری کا قصہ                     |
| 57----- | امام بخاری <small>رحمۃ اللہ علیہ</small> تعالیٰ کے امتحان کا قصہ                                                                       |
| 59----- | سیدنا موئی <small>علیہ السلام</small> کا قصہ                                                                                           |
| 61----- | سیدنا عمر فاروق <small>رضی اللہ عنہ</small> کے عبد مبارک میں دریائے نہل کی روائی کا قصہ                                                |
| 64----- | سیدنا تمیم داری <small>رضی اللہ عنہ</small> کا قصہ اُس آگ کے ساتھ جوڑہ سے نکلی                                                         |
| 67----- | ایک عبادت گزار آدمی کا قصہ                                                                                                             |
| 69----- | سیدہ فاطمہ <small>رضی اللہ عنہا</small> کا قبرستان جانے کا قصہ                                                                         |
| 70----- | رسول اللہ <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> کا واقعہ طائف<br>محکمہ دلائل و برائین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ |



|     |                                                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| 72  | غار میں مکری اور کبوتر کا قصہ                                             |
| 75  | سیدنا علی رضی اللہ عنہ کا رسول اللہ علیہ السلام کے بستر پر سونے کا قصہ    |
| 78  | نبی اکرم علیہ السلام کا ایک قصہ                                           |
| 80  | سیدنا سعد بن ابی وقاص علیہ السلام کا شکر سمیت دجلہ عبور کرنے کا قصہ       |
| 84  | اے میرے بھائی! ہمیں اپنی دعائیں نہ بھولنا                                 |
| 86  | سیدنا عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ کا اپنی زوجہ کے ساتھ ایک قصہ         |
| 91  | سیدہ اسماء بنت ابی بکر رضی اللہ عنہما کا قصہ                              |
| 93  | سیدنا حارث بن ما لک رضی اللہ عنہ کا قصہ                                   |
| 99  | یوم عرفہ میں نبی علیہ السلام کی دعا کا قصہ                                |
| 101 | حق مہر میں زیادتی اور سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا قصہ                       |
| 104 | عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا شیر کے ساتھ قصہ                         |
| 105 | امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ سے منسوب ایک قصہ                           |
| 107 | ایک جنتی شخص کا قصہ                                                       |
| 110 | ایک شخص کا رسول اللہ علیہ السلام کے ساتھ قصہ                              |
| 112 | ام ورقہ بنت نواف رضی اللہ عنہما کا قصہ                                    |
| 115 | نبی علیہ السلام اور ایک شادی (کی تقریب) کا قصہ                            |
| 117 | سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب ایک قصہ                               |
| 118 | سیدہ ام سلمہ و میمونہ رضی اللہ عنہما کا ایک قصہ                           |
| 121 | سیدنا حباب بن منذر رضی اللہ عنہ کا غزوہ بدرا کا قصہ                       |
| 123 | نصر بن ججاج کے ساتھ عمر رضی اللہ عنہ کا قصہ                               |
| 125 | امام عبد اللہ بن مبارک کا فضیل بن عیاض (کو میدان جہاد سے خط لکھنے) کا قصہ |
| 129 | نبی کریم علیہ السلام اور آپ کے پچھا ابوطالب کا قصہ                        |

## مہشور واقعات کی تجییت

- 131 سیدنا ابو درداء رضی اللہ عنہ کے گھر جلنے کا قصہ
- 133 دوروزہ دار خواتین کا قصہ
- 135 سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کا دودھ فروش خاتون کے ساتھ قصہ
- 137 سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا فرمان کہ کاش! میری ماں نے مجھے نہ جتنا ہوتا
- 138 نبی کریم ﷺ اور ایک بڑھی خاتون کا قصہ
- 140 فروخ اور اس کے بیٹے ربیعہ کا قصہ
- 141 نبی کریم ﷺ کا اہل مکہ کے ساتھ معاشرے کا قصہ
- 143 عباس بن مرداس رضی اللہ عنہ اسلامی کا قصہ
- 145 سیدہ ہند بنت عتبہ رضی اللہ عنہا کا غزوہ واحد میں سیدنا حمزہ رضی اللہ عنہ کے کلیج
- 146 چبانے کا قصہ
- 146 حماد بن سلمہ کا قصہ اہل بدعت کے ساتھ
- 147 غزوہ بدر میں سواد بن غزیہ الانصاری رضی اللہ عنہ کا قصہ
- 148 شیر کا ابن ابی لہب کو قتل کر دینے کا قصہ
- 149 مشرکین میں سے ایک شخص کے غار (ثور) تک پہنچ جانے کا قصہ
- 150 ایک لمبی دارجی والے شخص کا قصہ
- 150 ابوالمنذر رہشام بن محمد بن الصائب الحنفی کا قصہ
- 151 سیدنا بلال رضی اللہ عنہ کے افقاں کا قصہ
- 152 سیدنا ابو جرھ صدیق و سیدنا عمر رضی اللہ عنہما کا ایک خادم کے ساتھ قصہ
- 153 ابو لہب کی بیوی کا قصہ
- 153 سیدنا عمرو بن الجحوج کا قصہ اپنے صنم "مناة" کے ساتھ
- 155 سیدنا ابن الزیبر رضی اللہ عنہ کا رسول اللہ ﷺ کے سینگی کے خون پینے کا قصہ
- 156 نجاشی کے تحفہ کا قصہ
- 156 سیدنا بلال رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب ایک قصہ

|     |                                                   |   |
|-----|---------------------------------------------------|---|
| 159 | سعید بن الحمیب پر گھڑا ہوا قصہ                    | ✿ |
| 160 | شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ پر ایک افتراء والا قصہ | ✿ |
| 164 | حافظ ابن حجر رحمہ اللہ پر فیل بہتان والا قصہ      | ✿ |
| 167 | خلیفہ مہدی کی کبوتر بازی کا قصہ                   | ✿ |
| 169 | اوٹ کے گوشت کھانے پر وضو کے حکم کے سبب کا قصہ     | ✿ |
| 170 | سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کے پہلے خطبہ جمعہ کا قصہ | ✿ |
| 171 | قصہ کی شہرت اور اس پر مبنی احکام                  | ✿ |
| 172 | قصہ کاردا اور بیان ضعف                            | ✿ |
| 175 | امام بالک پر گھڑا ہوا ایک قصہ                     | ✿ |
| 176 | امام شافعی پر گھڑا ہوا ایک قصہ                    | ✿ |
| 177 | امام شافعی رحمہ اللہ پر گھڑا ہوا ایک اور قصہ      | ✿ |
| 178 | امام احمد رحمہ اللہ کی وفات کے وقت کا قصہ         | ✿ |
| 179 | ابن جریر الطبری رحمہ اللہ کے ساتھ حنابلہ کا قصہ   | ✿ |

## تقریظ

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم۔ اما بعد

قرآن حکیم میں جہاں اللہ تعالیٰ نے عقائد و احکام، بیواع و معاملات، معاشرتی و معاشری سیاسی و سماجی، اخلاقی و ادبی وغیرہ حاجیے سائل میں اپنے بندوں کی راہنمائی فرمائی ہے۔ اس کے ساتھ ہی عبرت و نصیحت کے لیے قصص بھی بیان فرمائے تاکہ پچھلے لوگ پہلے گزرے ہوئے افراد کے حالات پڑھ کے اپنے انجام سنوارنے اور عاقبت، بہتر بنانے کی کوشش و کاوش کر لیں۔ قرآنی قصص تو صداقت و سچائی کے اعلیٰ ترین معیار پر فائز ہیں۔ اور داعیان اہل اللہ کے لیے میدان دعوت میں مفید اور کار آمد ہیں۔ قرآن حکیم کے علاوہ بھی قوموں کے عروج و زوال اور ان کے اخلاق و رذائل، نصائح و عبر کے لیے واعظین پیش کر سکتے ہیں۔ لیکن اس کے لیے یہ شرط جزو لا ینتفک ہے کہ وہ صحیح و ساند و ذرا رائج اور جیسا اسانید و طرق سے ثابت ہوں ضعاف و متناکیر اور کذب و جعل سازی پر مشتمل نہ ہوں۔ عصر حاضر میں بالخصوص اور گزشتہ دور میں بالعموم ایسے خطبا، واعظین پائے جاتے ہیں جو اپنی تقاریر اور دروس کے دوران غیر ثابت قصے اور کہانیوں کو روایج دیتے ہیں اور بعض تو مبنی بر جھوٹ اور بے اصل ہوتے ہیں۔ اور کئی ایک علماء محققین نے غیر ثابت اور بے بنیاد قصوں کو مستقل کتب میں سمجھا کر دیا ہے تاکہ عموم الناس ان قصوں کی حقیقت سے واقف ہو جائیں۔ جیسے محدث دیار شام علامہ البانی رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ کے مشہور تلمیذ رشید ابو عبید ر شمر حسن رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ اور ان کے ہمراہ شیخ یوسف بن محمد بن ابراہیم احتیق، شیخ سلیمان بن صالح الخراشی و محمد سلم نے "قصص لا تثبت" کے عنوان سے اس موضوع پر اپنھا خاصاً کام کیا ہے۔ اسی طرح "تبصرة اولی الأحكام من قصص فيها كلام" شیخ ابو عبد الرحمن فوزی بن عبد اللہ بن محمد الآخری رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ نے مرتب کی ہے جو چھ حصوں پر مشتمل ہے۔ لیکن یہ کتب عربی زبان میں ہے اور اردو و ان طبقہ اس سے فائدہ اٹھانے سے محروم تھا تو ہمارے شاگرد رشید، ..... ابوالاحمد محمد صدیق

بیشورہ افکار کی حقیقت

8

رضاء اللہ عز و جل صانہ من کل تلهف و تأسف و یوقفہ بما یحب و یرضاہ نے اس کو اردو کے قالب میں ڈھالا اور کتاب کی زبان انتہائی سُحل اور آسان کر دی ہے ترجمہ دیکھ کر گلتا ہی نہیں کہ یہ اصل کتاب ہے یا ترجمہ شدہ۔ یہ کتاب فصص غیر ثابتہ پر کافی جامع اور عمده ہے اور ہمارے خطباء، واعظین کو بالخصوص اور عامۃ الناس کو بالعموم اس کا مطالعہ کرنا چاہیے ”لایضل ولا ینسلی“ کی رو سے کون محفوظ مامون ہو سکتا ہے سوائے اللہ عز و جل کے۔ تلمیز رشید نے ترجمہ کا حق ادا کر دیا ہے اللہ تعالیٰ ان کو مزید سُهو طذhibیہ، ذر رمہبیہ اور دراری مھبیہ جمع کرنے کی ہمت و توفیق نصیب فرمائے اور کتاب و سنت کی عیقیں وادی میں غوطہ زن ہو کر از ہماری تاثرہ جمع کرنے کی ہمت عطا فرمائے اور اس کتاب کو ان کے لیے تو شری آخوت بنائے۔ آمین

ابوالحسن بشر احمد ربانی عفی اللہ عنہ

رئیس مرکز الحسن

سپرہ زار

لاہور

## تقديم

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله

الأمين ، أما بعد:

ارشاد باری تعالیٰ ہے :

**﴿ وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُودُهُ تَوْمَانَهُكُمْ عَنْهُ فَأَنْتُهُوا ﴾**

(الحضر : ۷)

”اور رسول تمہیں جو دے اسے لے لو اور جس سے منع کرے تو رک جاؤ۔“

رسول اللہ ﷺ نے جو احکامات دیئے اور ہم باتوں سے منع فرمایا وہ امت مسلمہ کے پاس صحیح احادیث کی صورت میں مبنی و عن منع موجود ہے۔ والحمد لله اہل سنت کے جلیل القدر امام ابو عبد اللہ محمد بن ادریس الشافعی رضی اللہ عنہ (متوفی ۲۰۴ھ) فرماتے ہیں: جب میرے سامنے رسول اللہ ﷺ کی کوئی صحیح حدیث بیان کی جائے اور میں اسے نہ لوں تو لوگو! گواہ ہو کہ میری عقل زائل ہو چکی ہے۔

(مناقب الشافعی للبغوي: ۲۷۲۷ دندوہ صحیح)

معلوم ہوا کہ امام شافعی کے نزدیک (بغیر شرعی عذر کے) صحیح حدیث پر عمل نہ کرنے والا شخص پاگل ہے۔

جس طرح صحیح حدیث جمٹ ہے اسی طرح ضعیف و مردود روایات سے بچنا بھی فرض ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس شخص نے مجھ سے ایک حدیث بیان کی اور وہ جانتا ہے کہ یہ روایت جھوٹی ہے تو یہ شخص جھوٹوں میں سے ایک یعنی کذاب ہے۔

(صحیح مسلم: امرداد علی بن الجحدیر: ۱۳۰)

رسول اللہ ﷺ کا مشہور و متواتر ارشاد ہے کہ جس شخص نے مجھ پر اسی بات کہی جو میں نے نہیں کی تو وہ اپنا حکما نا (جہنم کی) آگ میں بنالے۔ (دیکھی صحیح بخاری: ۱۰۹)

معلوم ہوا کہ نبی ﷺ پر جھوٹ بولنے والا شخص جہنم میں جائے گا۔ اس وعدہ میں آپ پر جھوٹ بولنے والا اور آپ کی طرف منسوب جھوٹ کو بغیر تردید کے لوگوں تک

پہنچانے والا دونوں یکساں برابر اور شریک ہیں۔

ان فصوص شرعیہ کی روشنی میں ہر شخص پر ضروری ہے کہ نبی کریم ﷺ کی طرف منسوب موضوع، مردود اور ضعیف روایات سے کلی اجتناب کرتے ہوئے صرف وہی روایات بیان کرے جو بخاری اصول حدیث صحیح یا حسن مقبول ہوں۔

امام بخاری اور امام مسلم کے صحیحین میں طرزِ عمل سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ دونوں جلیل القدر امام ضعیف روایات کو فضائل میں بھی جدت تسلیم نہیں کرتے تھے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے محمد جمال الدین قاسمی کی کتاب "قواعد التحدیث من فنون مصطلح الحدیث" (ص ۱۱۳)

بہت سے خطیب حضرات ضعیف و مبسوط روایات فضائل کے پردے میں بے وحشک اور مزے لے لے کر بیان کرتے رہتے ہیں۔

برادر محترم ابوالاحد محمد صدیق رضا اثری رض نے ان لوگوں کی سرکوبی کے لئے قلم اٹھایا اور بعض محققین کی عربی تصانیف کو اردو کا جامہ پہناتے ہوئے جعلی، خود ساختہ، من گھڑت اور بے اصل قسم کہانیوں کا مدلل رکیا ہے، ہم نے کئی اقسام میں ماہنامہ الحدیث حضروں میں شائع کیا اور یہ سلسلہ قارئین میں بے حد مقبول ہوا۔

محترم ابوالاحد صاحب کا ایک انداز ہے کہ وہ اپنے سامعین کو بار بار سمجھانے کی کوشش کرتے ہیں۔ ہم نے بعض مقامات کی اصلاحات بھی کیں لیکن عین ممکن ہے کہ اب بھی کچھ تسامحات رہ گئے ہوں۔ نشاندہی پر طبع دوم میں اصلاح کر دی جائے گی۔ ان شاء اللہ اب ان غیر ثابت قصوں کو من رکتابی شکل میں شائع کیا جا رہا ہے۔ الش تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اسے برادر محمد صدیق رضا رض اور تصنیف و طباعت کے جملہ متعلقین کے لئے ذخیرہ آخرت بنائے۔ (آمین)

حافظ زیریں علی زمی

(۳۰/ اکتوبر ۲۰۰۷ء)

## معروضات مترجم

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد الأنبياء  
والمرسلين وعلى آله وأصحابه أجمعين ومن تبعهم إلى  
يوم الدين ، أما بعد :

”خبر“ اور ”قبولت خبر“ سے متعلق دو حصوں فطرت اسلام کے احکامات کافی واضح ہیں۔  
ان احکامات کا تعلق ہر قسم کی خبر کے ساتھ ہے۔ لیکن اگر ہم انہیں تقسیم کرنا چاہیں تو یہ دو بڑے  
 حصوں میں تقسیم ہو سکتی ہیں: ایک دینی امور سے متعلق خبر اور دوسرا دینیادی امور سے متعلق  
 پھر دینی امور سے متعلق خبر کو تقسیم کریں تو ایک خبر اللہ سبحانہ و تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ سے  
 متعلق دوسرا آپ کے صحابہ ؓ سے متعلق اور تیسرا علماء میں سے متعلق خواہ وہ اس  
 امت کے اولین لوگوں میں سے ہوں یا بعد والوں میں سے ہوں۔ پھر خبر کے ساتھ ساتھ  
 اس کے بیان کرنے والے اور قبول کرنے والے بھی دو حصوں میں تقسیم ہوتے ہیں:

ایک وہ جو خبر سے متعلق احکامات کو ملحوظ رکھتے ہوئے اُسے بیان کرتے ہیں، نیز قبول  
 یا رد کرتے ہیں۔ دوسرا وہ جو ان احکامات سے غفلت برتنے ہوئے خبر بیان کرتے ہیں  
 نیز قبول یا رد کرتے ہیں۔ پھر ان سے بعض کے طرزِ عمل سے یوں محسوس ہوتا ہے کہ گویا وہ  
 سرے سے ان احکامات کی پابندی کی ضرورت ہی محسوس نہیں کرتے بالخصوص جب وہ ان  
 کے خلاف نہ ہو بلکہ موافق ہو۔ تو پھر وہ حق و باطل، صحیح و غلط، درست و خطأ کی تیزی کے بغیر ہر  
 قسم کی ارطہ ویا بس بیان کر دیتے ہیں۔

پھر اس طبقہ میں بھی دو قسم کے لوگ ہیں: ایک وہ جو جانتے بوجھتے اور علم رکھنے کے  
 باوجود مطلب برآری یا حکم زیب داستان کے لئے ایسا کرتے ہیں یا پھر سُتی و کابلی کی بنابر  
 اور دوسرا وہ لوگ جو علمی یا علمی کی بنابر ایسا کر جیسٹے ہیں۔

ہم اپنی اور اپنے مسلم بھائیوں کی خیرخواہی کے لئے خبر و قبولت خبر سے متعلق قرآن و  
 سنت سے چند احکامات پیش کرتے ہیں تاکہ لوگ ان پر غور و فکر کے بعد حتیٰ الوعظ ان پر عمل

کریں اور ان کی مخالفت سے یکسر بچپیں۔ وباللہ التوفیق  
اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿يَا يَاهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ مِّنْ أَهْلِ فِتْنَةٍ فَتَبَيَّنُوْ آأَنْ تُصْبِيُوْا  
فَوْمًا بِحَجَّهَا فَتُصْبِحُوْا عَلَى مَا فَعَلْتُمُ نَدِيمِينَ﴾

”اے ایمان والو! اگر کوئی فاسق تمہارے پاس کوئی خبر لے کر آئے تو اچھی طرح تحقیق کر لیا کرو (کہیں) ایسا نہ ہو کہ تم کسی قوم کو علمی کی وجہ سے نقصان پہنچاؤ پھر جو تم نے کیا اس پر نادم ہو جاؤ۔“ (الحجرات: ۲)

اور فرمایا:

﴿إِمَّنْ تُرْضُوْنَ مِنَ الشَّهَدَآءِ﴾ (۲/ البقرة: ۲۸۲)

”ایسے گواہوں میں سے جو تم کو پسند ہوں (یعنی عادل گواہ)۔“

امام مسلم رض فرماتے ہیں:

خبر الفاسق غیر مقبول عند أهل العلم ، كما أن شهادته

مردودة عند جميعهم و دلت السنة على نفي رواية المنكر

من الأخبار كنحو دلالة القرآن على نفي خبر الفاسق.

”اہل علم کے نزدیک فاسق کی خبر غیر مقبول (مردود) ہے جیسا کہ اس کی گواہی بالاتفاق مردود ہے اور سنت بھی اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ منکر روایات کا بیان کرنا جائز نہیں ہے جس طرح قرآن مجید اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ فاسق کی خبر معترضیں۔“ (مقدمہ مسلم ج ۱ ص ۸)

دارالعلوم دیوبند کے استاذ حدیث سعید احمد پالنپوری صاحب لکھتے ہیں:

ان آئیوں سے ثابت ہوا کہ فاسق کی خبر غیر معترض ہے اور غیر عادل کی شہادت مردود

ہے پس ان کی روایات بیان کرنا بھی جائز نہیں ہے۔ (فیض الحسن شرح مقدمہ مسلم ص ۵۹)

اسی طرح کہتے ہیں:

”جس طرح شہادت کے معترض ہونے کے لئے شاہد کا عادل ہونا ضروری ہے اس

محکمہ دلائل و برائین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

طرح خبر کے معتبر ہونے کے لئے خبر (راوی) کا عادل ہونا ضروری ہے، چنانچہ علماء کے نزدیک جس طرح فاسق کی شہادت مردود ہے اس کی خبر (روایت) بھی غیر معتبر ہے۔ لہذا جن آیات میں شہادت کے قابل قبول ہونے کے لئے شاہد کا مرضی (عادل) ہونا شرط کیا گیا ہے، ان سے روایت کے قابل قبول ہونے کے لئے عدالت کے شرط ہونے پر استدلال کرنا درست ہے۔ کیونکہ روایت بھی ایک طرح کی شہادت ہے پس جب دینوی معاملات کی گواہی میں گواہ کا مرضی (پسندیدہ) ہونا ضروری ہے تو دینی معاملات کی گواہی میں یعنی روایت حدیث میں بھی راوی کا مرضی ہونا ضروری گا۔” (فیض المعم ص ۵۹)

مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

((من حدث عنی بحدیث یسری أنه كذب فهو أحد

الكاذبين))

”جو شخص میری طرف کوئی حدیث بیان کرتا ہے، جس کے متعلق اس کا گمان ہے کہ یہ جھوٹ ہے تو وہ جھوٹوں میں سے ایک جھوٹا ہے۔“ (مسلم فی المقدمہ ۱/۹)

سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((من تعمد على كذب ، فليتبوا مقعده من النار))

”جو کوئی جان بوجھ کر مجھ پر جھوٹ باندھے وہ اپنا محکما جہنم میں بنالے۔“

(مسلم فی المقدمہ ۱/۱۰)

سعید احمد پائلن پوری صاحب لکھتے ہیں:

”رسول اللہ ﷺ پر کذب بیانی اس طرح ہوتی ہے کہ جوبات آنحضرت ﷺ نے نہیں فرمائی اس کی نسبت آپ کی طرف کیجاے،“ (فیض المعم ص ۲۲)

سیدنا ابو القارہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اس منبر

پر یہ فرماتے ہوئے سنا: ((فمن قال عنی فلا يقول إلا حقا ، ومن قال علي مالم اقل فليتبوا مقعده من النار )) جو میری طرف سے کوئی بات کہ تو وہ ثابت شدہ بات ہی کہے، جس نے مجھ سے (روایت کرتے ہوئے) ایسی بات کہی جو میں نے نہیں کہی تو وہ

## مہبود اقوال کی تحقیق

شخص اپناٹھکا ناجنم میں بنائے۔ (الحمد رک لحاظم ارجا، سن این ماجد، ۳۵، وسندہ حسن)  
اس حدیث سے یہ بات واضح ہے کہ نبی کریم ﷺ نے صرف "ثابت شدہ" حدیث  
بیان کرنے کا حکم دیا۔ جو حدیث ثابت شدہ نہ ہواں کے بیان کرنے سے منع فرمادیا۔  
ضعیف روایات رسول اللہ ﷺ تک پایی شہوت کو نہیں پہنچیں اس لئے ان (کا بطور جست)  
بیان کرنا درست نہیں البتہ یہ واضح کرنے کے لیے کہ یہ "ثابت شدہ" احادیث نہیں ہیں تو یہ  
مختلف فی امر نہیں۔ واللہ اعلم

یہ تو ہوئے اس خبر سے متعلق دلائل جن کا تعلق رسول اللہ ﷺ سے ہے۔ اب جو  
باتیں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور ائمہ کرام سے متعلق ہیں، ان کی طرف منسوب روایات اور حکایات  
وغیرہ تو اس سلسلے میں عرض ہے کہ چونکہ ان کا تعلق خبر سے ہے تو خبر کے متعلق قرآن مجید کی  
آیت گزرچی ہے کہ وہ بھی عادل شخص ہی سے قبول کی جائے گی نہ کہ فاسق سے۔

دوسری بات یہ ہے کہ اگر ہم ان کے ثبوت کی تحقیق کے بغیر انہیں آگے بیان کر دیجے  
ہیں تو رسول اللہ ﷺ کی اس حدیث کے زد میں آتے ہیں کہ جس میں آپ نے فرمایا:

((کفی بالمرء کذبًاً أَنْ يَحْدُثُ بِكُلِّ مَا سَمِعَ))

"آدمی کے جھوٹا ہونے کے لئے اتنا ہی کافی ہے کہ وہ ہر سی سنائی بات بیان  
کر دے۔" (مسلم فی المقدمہ ج ۱۰)

چونکہ ہر سی سنائی بات کا درست ہونا ضروری نہیں تو جو شخص اس حدیث کو نظر انداز  
کر کے ہر سی سنائی بات آگے بیان کر دیتا ہے تو گویا وہ اس حدیث کے مطابق جھوٹا انسان  
ہے اور جھوٹ کبیرہ گناہوں میں سے ہے۔ اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے ہمیں اس سے  
منع فرمایا ہے۔ تو خبر کے سلسلے میں تحقیق ثبوت لازمی پڑھتا ہے اگر اس میں بے احتیاطی برتنی  
جائے اور غفلت سے کام لیتے ہوئے ہر سی ہوئی بات آگے بڑھاوی جائے تو پھر ایسے کام کا  
ارٹکاب ہو گا جس سے اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے منع فرمایا ہے۔

لہذا صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور ائمہ کرام رضی اللہ عنہم سے متعلق "خبر" کی بھی تحقیق کرنی ہو گی اس  
پر بھی غور کرنا ہو گا کہ جو بات ان سے متعلق کی جا رہی ہے وہ ثابت شدہ ہیں، واقعتاً انہوں

## بیشور فاقہت کی حقیقت

15

نے ایسا کہایا کیا ہے یا محض کسی فاسق یا خطکار نے ان کی طرف یہ بات گھڑوی ہے یا ان سے متعلق بیان کرنے میں غلطی کا شکار ہوا ہے۔ اگر ان احکامات کا خیال نہ رکھا جائے ان پر عمل نہ کیا جائے تو ان عظیم ہستیوں سے متعلق باطل فرقوں نے جو جھوٹی باتیں گھڑکی ہیں ان کا کس طرح سے رد کریں گے۔ بلاشبہ اس قسم کی باتیں خواہ ان کا تعلق ایمانیات سے ہو یا اعمال سے ہو یا اخلاقیات سے ایسی روایات بکثرت پائی جاتی ہیں کہ جو قطعاً ان کے شایان شان نہیں۔ سو یہ باتیں اور ان کی تفصیل سر دست ہمارا موضوع نہیں تو ہم انہیں چند باتوں پر اتفاق کرتے ہوئے آگے بڑھتے ہیں اور اس کتاب و ترجمہ سے متعلق کچھ عرض کرتے ہیں۔

بھرین کے کثیر التصانیف فضیلۃ الشیخ ابو عبدالرحمن الغوزی رحمۃ اللہ علیہ نے "بصرة اولیٰ الأحلام من قصص فیها کلام" کے عنوان سے چھ حصوں میں ضعیف، غیر ثابت شدہ اور موضوع روایات کا ایک سلسلہ پیش فرمایا ہے ہر ایک حصہ دس دس حصوں پر مشتمل ہے ان میں سے بہت سے قصے خود ہمارے ہاں بھی درجہ شہرت کو پہنچ ہوئے ہیں۔ علا، خطبا و اعظیں اور عامة الناس انہیں سناتے پائے جاتے ہیں جبکہ یہ پایہ ثبوت کو نہیں پہنچت۔ ان میں سے بعض تو صراحتاً قرآن و سنت اور اصل حقیقت نیز صحیح عقائد سے متصادم ہیں اور جن میں بظاہر ایسی کوئی بات اگر نہ بھی پائی جائے تو یہ علت تو ضرور پائی جاتی ہے کہ وہ ثابت شدہ نہیں ہیں۔ ان کا بیان کرنا گزشتہ دلائل کی رو سے درست نہیں۔

کچھ عرصہ قبل رقم المعرفہ کو یہ کتابچے ملے تو دل میں خواہش پیدا ہوئی کہ اپنے اردو خواں بھائیوں تک بھی اسے پہنچایا جائے تاکہ وہ بھی اس سلسلہ سے مستفید ہوں بعض بھائیوں سے اس پر مشورہ طلب کیا انہوں نے اسے سراہا اور یہ کام کرنے کا مشورہ دیا تاچیز نے اس پر کام کیا۔ جب پہلے حصے کا ترجمہ مکمل ہوا تو اپنے محبوب استاذ محترم فضیلۃ الشیخ حافظ ابو طاہر زیر علی زلی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کل سوء و متعنا بطول حیاتہ کی اجازت سے آپ کی خدمت میں عرض کر دیا۔

یہ اس ناکارہ پر آپ کے احسانوں میں سے ایک مزید احسان ہے کہ آپ نے اس کا مطالعہ فرمایا۔ پھر نہ صرف یہ کہ اسے پسند فرمایا بلکہ اپنے انتہائی علمی تحقیقی مؤقر رسالہ مائنامہ

”الحدیث“ میں نقطہ وار شائع فرمانا شروع کر دیا۔ فجزء اللہ خیرا۔  
اس حوصلہ افزائی سے حوصلہ بڑھا اور بندے نے ان تمام حصوں کا ترجمہ مکمل کر دیا۔

”من لم يشكِّر الناسَ لِمْ يشكِّرَ اللَّهَ“ کے پیش نظر بندہ تہذیب سے استاذ گرامی فضیلۃ الشیخ حافظ زیر علی زینی صاحب کا مشکور ہے کہ آپ نے اس پر نظر ثانی فرمانی نیز بعض مقامات پر ”تسبیہ“ یا ”تسبیہ بلیغ“ کے عنوان سے فاضل مؤلف سے اختلاف یا کسی علمی و تحقیقی نکتہ کا اضافہ بھی فرمایا ہے۔

اسی طرح اپنے پیارے دوست جناب مولا بخش بلوچ صاحب کا بھی مشکور ہوں کہ آپ ہی نے اس سلسلہ کا جزو چار تا چھ بھرین سے منگوا کر دیا۔ اسی طرح ماہنامہ ”الحدیث“ حضرو کی پوری ٹیکم کا بھی مشکور ہوں۔ فجزء اہم اللہ خیرا۔

ترجمہ کے سلسلہ میں عرض ہے کہ بندہ نے لفظی ترجمہ کے بجائے رواں ترجمہ کا انداز اپنانے کی کوشش کی ہے نیز حوالہ کے سلسلے میں اختصار کے پیش نظر پوری طرح سے مؤلف کے اسلوب کی پیروی نہیں کی گی کیونکہ مؤلف اکثر کتب کے ساتھ مصنف کے ناموں کا بھی ذکر کرتے ہیں جبکہ معروف کتب سے متعلق ہمیں اس کی ضرورت محسوس نہیں ہوئی۔

چند ایک مقامات پر ابہام دور کرنے یا بات مزید واضح کرنے کی غرض سے معمولی اضافہ بھی کیا ہے لیکن وہ اضافہ بالعموم میں القوسمین ہے نیز ”مترجم“ لکھ کر اس کی طرف اشارہ بھی کر دیا ہے۔

”تسبیہ“ یا ”تسبیہ بلیغ“ کے عنوان سے جو عبارت میں القوسمین پائی جاتی ہے یہ استاذی الحترم حافظ زیر علی زینی صاحب کی وضاحتیں ہیں۔ عموماً اس کے آخر میں بھی آپ زع یا زیر علی زینی لکھا پائیں گے۔

”عرض مترجم“ کے عنوان سے رقم الحروف نے بعض فحص میں ان پر درایتاً کچھ تبہہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس پورے کام کے دوران جہاں کہیں بندہ سے غلطیاں واقع ہوئی ہیں، بندہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ سے معافی کا خواستگار ہے۔

اس سلسلہ کے ترجمہ کے دوران میں اسی قسم کے ایک اور سلسلہ سے آگاہی ہوئی جو

دیارِ عرب کی معروف علمی شخصیت فضیلۃ الشیخ ابو عبیدہ مشہور بن حسن آل سلمان رض اور ان کے دیگر اہل علم ساتھیوں نے ”قصص لاثبت“ کے عنوان سے پیش فرمایا ہے۔ یہ سلسلہ بھی کافی علمی اور دلچسپ معلومات پر مبنی ہے۔

اللہ تعالیٰ استاذی الحضرت فضیلۃ الشیخ مبشر احمد ربانی رض کو جزاً نے خبر دے آپ نے ہمیں اس سے آگاہ فرمایا نیز احقر کی بہت ہی زیادہ حوصلہ افزائی اور انتہائی شفقت و رأفت کا معاملہ اختیار فرماتے ہوئے بڑے ہی جامِ الفاظ میں کتاب کے لیے عمدہ تقریظ بھی رقم فرمادی یہ ان کی مشفقاتہ محبت و شفقت اور پیغمبروں کی حوصلہ افزائی کا احسن انداز ہے وگرنہ ”من آنم کہ من داغم“، خلوص دل سے دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کو اعداء دین اور حاسدین کے شر سے محفوظ رکھے آپ کا علمی سایہ تادیر ہمارے سروں پر قائم رکھے اس سلسلہ کا پہلا جزء ”اشیخ یوسف محمد بن ابراہیم اعیین“ کا تیار کردہ ہے اور دوسرا جزو اشیخ مشہور حسن کا۔ ان دونوں سلسلوں کو ایک ہی تسلیل میں پیش کرنے کی خواہش رکھتا ہے تو تحریر سے بچت ہوئے ہم نے وہ قصص دوبارہ نقل نہیں کئے۔ ان کے علاوہ جزء اول، دوم ہر دو کے بقیہ تمام قصص کا ترجمہ پیش کر دیا ہے۔ ”قصص لاثبت“ کے اب تک آٹھ حصے چھپ چکے ہیں جن کا ترجمہ ان شاء اللہ جلد ہی حصہ دوم کی شکل میں آپ کے ہاتھوں میں ہو گا۔

آخری گزارش: یہ قصہ جن میں سے بہت سے قصے اکثر ہمارے سامنے بھی بیان ہوتے ہیں، ان کی حقیقت جان لینے کے بعد اگر آپ کبھی کسی خطیب، واعظ اور مدرس وغیرہم کو ان میں سے کوئی قصہ بیان کرتے تو ایسا ہرگز نہ سمجھے گا کہ آپ درمیان میں جھپڑتے ہوئے انہیں ٹوک بیٹھیں اور نہ ہی ایسا ہو کہ آپ اپنی علمیت جھاڑتے ہوئے انہیں جاہل ثابت کرنے کی کوشش کرنے لگیں بلکہ امر بالمعروف، نصیحت و خیر خواہی کا احسن اسلوب اختیار کرتے ہوئے انتہائی نرمی کے ساتھ ان کے سامنے اس قصہ کی علمی حیثیت اور سندے متعلق تحقیق پیش کر دیں تاکہ بعد میں کسی موقع پر وہ خود ہی اپنے مخاطبین کے سامنے اس کی

حقیقت کو واضح فرمادیں اور آئندہ ایسے غیر ثابت قصے بیان کرنے سے بچتے رہیں۔

وباللہ التوفیق

آخر میں ”مکتبہ اسلامیہ“ کے مدیر محترم محمد سردار عاصم صاحب حفظہ اللہ علیہ کا شکریہ ادا کرتے ہوئے اپنی معروضات کا سلسلہ ختم کرتا ہوں اللہ تعالیٰ انہیں جزاء خیر عطا فرمائے کہ احقر ایسے ناقص طالب علم کی اس کاؤش کو اپنے ادارہ کے اعلیٰ معیار کے مطابق کتابی شکل میں آپ کے ہاتھوں تک پہنچایا۔ اللہ تعالیٰ آپ کے مکتبہ کو دن دُنی رات چکنی مزید ترقی عطا فرمائے۔ مجھنا چیز کی خطاؤں سے درگز رفرماۓ آمین یا رب العالمین۔

ابوالاسجد محمد صدیق رضا

(جنوری ۱۹۰۷ء، کراچی)

## مشہور واقعات کی حقیقت

ضعیف، موضوع اور مردود روایات اور انکار و

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّا هُنَّ نَزَّلْنَا عَلَيْكُم مِّنَ الْجِنَّةِ مَا كُنْتُمْ تَحْكُمُونَ﴾ (الحجر: ۹)

”بے شک ہم نے اس ذکر کو نازل کیا اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔“

یہ وعدہ الہی سنت نبوی ﷺ کو بھی شامل ہے اس لئے کہ سنت قرآن کریم (ذکر) کے لئے بیان و تفسیر ہے، اور سنت کی شریعت میں بہت زیادہ قدر و منزالت ہے، پس سنت کے امر کا التزام شریعت کا الترام ہے، اللہ رب العالمین کے اس فرمان کی وجہ سے کہ:

﴿مَنْ يُطِيعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾ ( النساء: ۸۰)

”جس نے رسول ﷺ کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی۔“

لیقیناً ہوئی پرست (اہل بدعت) اور اپنے نہب کے لئے معصب بعض کینہ پرور اور بیمار دل والوں نے ایسی کوششیں کیں جو کسی بھی محترم انسان کے لئے مناسب نہیں کہ وہ رسول اللہ ﷺ کی طرف غلط باطنی منسوب کریں، ایسے لوگوں کے لئے سخت وعید ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ”من کذب علی متعتمداً فلیتباؤ مقعدہ من النار“ کہ جس نے مجھ پر جان بوجہ کر جھوٹ باندھا اس کا ٹھکانا جنم ہے۔ (بخاری: ۷۰)

لیکن اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے بعض اہل علم کو یہ توفیق بخشی کہ وہ شریعت مطہرہ سے اس قسم کے لوگوں کی دسیسہ کاریوں کو دور کر دیں۔ جو بعض لوگوں نے رسول اللہ ﷺ پر گھڑی ہیں۔ تو ان اہل علم نے صحیح اور ضعیف کو واضح کر دیا، اللہ کا یہ وعدہ پورا ہوا اور سنت محفوظ ہو گئی اور سنت کی حفاظت سے قرآنی احکام بھی محفوظ ہو گئے۔ (تخيص از مقدمة الكتاب)

اسی سلسلے میں اشیخ ابو عبد الرحمن فوزی بن عبد اللہ بن محمد / المحررین، بلاد العرب نے ایک کتاب ”تبصرة أولى الأحلام من قصص فيها كلام“ ترتیب دی ہے جس

میں قصہ گولوگوں کے من گھڑت واقعات کی حقیقت واضح کی گئی ہے جس کا ترجمہ محترم جناب صدیق رضا صاحب نے کیا ہے اللہ تعالیٰ دونوں کو جزاۓ خیر عطا فرمائے۔ (ابن حافظ ندیم ظہیر)

**پہلا قصہ: سیدنا معاذ بن جبل** ﷺ اور اجتہاد کا قصہ

سیدنا معاذ بن جبل ﷺ کا قصہ کہ جب رسول اللہ ﷺ نے انہیں یمن بھیجنے کا ارادہ فرمایا (تو اس وقت ان سے پوچھا):

((كيف تقضي إذا عرض لك قضاء؟ قال: أقضى بكتاب الله))

قال: فإن لم تجد في كتاب الله؟ قال: فبسنة رسول الله ﷺ

قال: فإن لم تجد في سنة رسول الله ولا في كتاب الله؟ قال:

اجتهد رأي ولا آلوا، فضرب رسول الله ﷺ صدره وقال:

الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضي رسول الله))

"جب آپ کو کوئی قضیہ پیش آئے گا تو آپ کس طرح فیصلہ کریں گے؟

عرض کیا کہ: میں کتاب اللہ کے ذریعے فیصلہ کروں گا، فرمایا: اگر آپ کتاب

اللہ میں (اس قضیہ کا حل) نہ پائیں؟ تو عرض کیا کہ میں اللہ کے رسول ﷺ میں بھی

کی سنت سے فیصلہ کروں گا، فرمایا کہ اگر آپ سنت رسول ﷺ میں بھی

(اس کا حل) نہ پائیں؟ تو عرض کیا کہ میں اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا،

اور کوئی کوتاہی نہیں کروں گا، اس پر رسول اللہ ﷺ نے ان کے سینے پر (ایسا

بابر کرت ہاتھ) مارا اور فرمایا: اللہ کا شکر ہے جس نے اللہ کے رسول (ﷺ) کے

کے قاصد کو اس بات کی توفیق مرحمت فرمائی: جس پر اللہ کا رسول (ﷺ)

راضی ہے۔ (یہ روایت مکرر و ضعیف ہے)

**تہجیج:** اس روایت کو ابو داؤد نے اپنی سنن (ج ۳ ص ۳۰۳ ح ۳۵۹۲، ۳۵۹۳) ترمذی نے اپنی سنن (ج ۳ ص ۷ ح ۲۰۷، ۱۳۲۸) احمد نے مسند (ج ۵ ص ۲۳۰ ح ۳۲۰۷) ترمذی

اور نبیقی نے سنن الکبریٰ (ج ۱۰ ص ۱۱۳) اور الدخل (ص ۲۰۸ تا ۲۰۹ ح ۲۵۶) ابوداود الطیالسی نے مسند (ص ۷۶ ح ۵۵۹) داری نے سنن (ج ۱۰ ص ۲۰۹ ح ۱۷۰) ابن حزم نے الاحکام (ج ۶ ص ۲۰۰) بغوی نے شرح النہیٰ میں تعلیقاً (ج ۱۰ ص ۱۱۶ ح ۲۵۰) ابن ابی شیبہ نے المصنف (ج ۷ ص ۲۳۹ ح ۲۳۹) اور جوز قافی نے الاباطیل (ج ۱۰ ص ۱۰۵، ۱۰۶ ح ۱۰۱) اور عبید بن حمید نے المُنْتَخَب (ص ۷۲ ح ۱۲۲) اور ابن الجوزی نے العلل المحتاہیہ (ج ۲ ص ۵۸ ح ۱۲۲) خطیب بغدادی نے الفقیری والمحفظہ (ج ۱۰ ص ۱۵۵، ۱۸۸، ۱۸۹، ۱۸۹) اعقیلی نے "الضعفاء الکبیر" (ج ۱۰ ص ۲۱۵ ح ۲۲۲) طبرانی نے "الکبیر" (ج ۲۰ ص ۰ ح ۳۶۲) اور المزیری نے "تهذیب الکمال" (ج ۱۰ ص ۲۱۷ ح ۳۶۰) اور ابن عبدالبر نے "جامع بیان العلم" (ص ۳۵۹، ۳۶۰) اور (محمد بن خلف) وکیج نے "أخبار القضاۃ" (ج ۱۰ ص ۹، ۹۸) اور ابن سعد نے "الطبقات الکبیریٰ" (ج ۲، ۲ ص ۳۲۸، ۳۲۸) میں متعدد (بہت سے) طرق سے بیان کیا کہ "عن شعبۃ قال: أخبرني أبوعون الشفی قال: سمعت الحارث بن عمرو محدث عن أصحاب معاذ من أهل حمص عن معاذ بن جبل رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بعثه رأى الحارث قال له، فذكراه،" میں (الفوزی الارثی) نے کہا: اور یہ سند ضعیف ہے اس کی دو علیئیں ہیں:

اول: الحارث بن عمرو مجہول ہے۔

دوم: اصحاب معاذ یعنی معاذ رضی الله عنہ کے ساتھیوں کی جہالت (ان کا مجہول ہوتا)۔  
ویکھئے ابن حجر کی التہذیب (ج ۲ ص ۱۳۲) اور انہی کی تقریب التہذیب (ص ۷۲ رقم: ۱۰۳۹) امام بخاری نے التاریخ الکبیر (ج ۲ ص ۷۲۷) میں فرمایا کہ: الحارث بن عمرو بن آخي المغيرة بن شعبۃ الشفی نے اصحاب معاذ سے اور انہوں نے معاذ بن شعبۃ سے (اور) روایت کیا ان سے ابوعون نے تو صحیح نہیں اور یہ روایت معروف نہیں مگر اس مرسل سند سے: راجع امام ترمذی نے فرمایا: اس حدیث کو ہم نہیں جانتے مگر اس سند سے اور میرے نزدیک اس کی استاد متصل نہیں: راجع امام جوز قافی نے فرمایا: یہ حدیث باطل ہے۔

امام ابن الجوزی نے فرمایا: یہ حدیث صحیح نہیں اگرچہ تمام (!) فقہاں اس روایت کو اپنی کتب میں بیان کرتے ہیں اور اس پر اعتماد بھی کرتے ہیں، اور قسم ہے مجھے کہ اگرچہ اس کا معنی درست ہے، (لیکن) بات یہ ہے کہ اس کا ثبوت معروف نہیں۔ اس لئے کہ الحارث بن عمرو مجہول ہے اور معاذ بن جبلؓ کے اصحاب (ساتھی) اہل حص میں تو وہ بھی پہچانے نہیں جاتے (معروف نہیں ہیں مجہول ہیں) اور نہ ہی اس کا طریق (معروف ہے) پس اس حدیث کے ثبوت کی کوئی وجہ نہیں۔

امام ذہبی فرماتے ہیں: ابو عون محمد بن عبد اللہ الفشقی نے اس روایت کو الحارث بن عمرو الفشقی سے بیان کرنے میں تفرد کیا اور ابو عون کے علاوہ الحارث سے کسی نے روایت نہیں کیا اور الحارث..... مجہول ہے۔ راجح (میزان الاعتراض ص ۲۳۹)

ابن حجر کہتے ہیں کہ ابن حزم نے فرمایا: یہ حدیث صحیح نہیں، اس لئے کہ الحارث مجہول ہے اور اس کے شیوخ (اساتذہ) پہچانے نہیں جاتے، اور بعض لوگوں نے اس حدیث کے تواتر کا دعویٰ کیا، اور یہ غلط ہے (جھوٹ ہے) بلکہ یہ تواتر کی ضد ہے، اس لئے کہ حارث سے اس روایت کو ابو عون کے علاوہ کسی نے بیان نہیں کیا تو کس طرح یہ روایت ”متواتر“، ”مُهَبَّری؟“

اور عبدالحق (اشمیلی) نے فرمایا: یہ روایت کسی صحیح طریق (سنن) سے نہ مدد ہوئی ہے نہ پائی جاتی ہے اور ابن طاہر نے اس حدیث پر کلام پر مشتمل اپنی منفرد تصنیف میں فرمایا: جان لو! کہ میں نے اس حدیث کو چھوٹی بڑی مسانید میں تلاش کیا، اور حدیث کے علم جانے والوں میں سے جن سے میری ملاقات ہوئی ان سے اس حدیث کے متعلق سوال کیا، پس میں نے اس روایت کو نہیں پایا سوائے دو سندوں کے۔ ان میں سے ایک سند شعبہ اور دوسرا سند ”عن محمد بن جابر عن أشعث بن أبي الشعائرين رجل من ثقيف عن معاذ“ اور یہ دونوں سندیں صحیح نہیں ہیں۔ راجح علام البانی نے الفضیفة (ج ۲ ص ۲۷۳) میں فرمایا..... اس استاد میں تین علمتیں ہیں:

اول: ارسال۔

دوم: الحارث بن عمرو (جوک) مجہول ہے۔  
 سوم: اصحاب معاذ رضی اللہ عنہ کی جہالت یعنی ان لوگوں کا مجہول ہونا۔  
 امام مزی نے تختۃ الاشراف (ج ص ۲۲۱) میں اس روایت کو ذکر کیا:  
 اور خطیب بغدادی نے اپنی کتاب الفقیہ والمحققہ (ج اص ۱۸۹) میں فرمایا:  
 ”وقد قیل آن عبادۃ بن نبی رواه عن عبد الرحمن بن عثمن عن معاذ و قال هذا إسناد متصل  
 و رجاله معروفون بالثقة: راجع“

یعنی کہا گیا کہ عبادۃ بن نبی نے اس حدیث کو روایت کیا عبد الرحمن بن عثمن سے، انہوں  
 نے معاذ سے اور فرمایا اس کی سند متصل ہے اور اس کے راوی ثقہ ہونے میں معروف ہیں۔  
 لیکن حافظ (ابن حجر) نے الامالی میں ۰۷۱ کے بعد کی مجلس میں فرمایا: ہاں یہ اسی  
 طرح ہے، بلکہ عبد الرحمن بن عثمن کو تو صحابی ہونے کا شرف حاصل ہے اور جو راوی ان سے  
 روایت کر رہا ہے وہ بھی ثقہ ہے لیکن اس سے روایت کرنے والا راوی ثقہ نہیں ہے، ابن ماجہ  
 نے اس کو روایت کیا ہے اپنی سنن (ج اص ۲۱۷) میں اور جوز قانی نے الاباطیل  
 (ج اص ۱۰۸، ۱۰۹) میں اس حدیث کے بعض حصہ کو بھی بن سعید کی سند کے ساتھ اور اس  
 مبہم (مجہول شخص) کا نام محمد بن حسان بتلا یا اور وہ ”مصلوب“ کے نام سے معروف ہے۔  
 امام احمد، الفلاس، امام نسائی، امام ابو حاتم اور دیگر محدثین نے اسے کذاب قرار دیا۔ پس اس  
 کی حدیث نہ تو استشہاد صحیح ہے نہ ہی متابع۔ یعنی شاہد و متابع میں بھی اس کی حدیث  
 پیش کرنا صحیح نہیں۔ راجع (الامالی: ج ۲۱۷)

(ابن حجر نے تہذیب التہذیب ج ۹۵ ص ۹۵ رقم الترجمۃ ۶۰۵۵ میں ابو داود کا قول  
 نقل کیا۔ ہو مجہول و حدیثہ ضعیف، اور خود بھی تقریب میں اسے مجہول قرار  
 دیا۔ رقم الترجمۃ: ۵۸۲۸۔ مترجم) دیکھئے حاویہ اعلیٰ استہاذۃ (ج ص ۵۹)

امام ابوصری نے فرمایا: یہ سند ضعیف ہے، محمد بن سعید المصلوب حدیث گھرنے کے  
 الزام سے مبتہم ہے۔ راجع

## عرض مترجم:

روالستِ مذکورہ کی اسنادی حیثیت پر کافی مفصل بحث آپ کے سامنے ہے۔ جس سے اس روایت کا ضعیف ہونا واضح ہے۔ لیکن اس کے باوجود مقلدین حضرات تقلید کی بحث میں اس روایت کو ذکر کرنا نہیں بھولتے الاماشاء اللہ۔ آپ تقلید کے موضوع پر کمھی گئی تقریباً ہر کتاب یا رسالہ میں ضرور اس کا ذکر پائیں گے نیز مقلدین کو اس سے صرف تقلید ہی نہیں بلکہ کئی قدم آگے بڑھ کر ”تقلید شخصی“ کے ثبوت میں یہ روایت پیش کرتے پائیں گے۔ جہاں تک معاملہ ”اجتہاد“ کا ہے جسے عام طور پر قیاس بھی کہا جاتا ہے جس کا اس ضعیف روایت میں بھی ذکر ہے تو وہ دیگر صحیح و مقبول دلائل سے ثابت ہے ہمیں اس سے انکار بھی نہیں لیکن ”تقلید“ یا ”تقلید شخصی“ کا تو اس روایت میں سرے سے کہیں ذکر ہی نہیں ہے۔ اسے سینہ زوری کے علاوہ اور کیانام دیں کہ لوگ اسے تقلید کے ثبوت میں دھڑلے سے پیش کر دیتے ہیں۔

معلوم ہوتا ہے کہ ایسے موقع پر وہ ”قیاس“ سے متعلق اپنے اصول و قواعد بھی یکسر بھلا بیٹھتے ہیں اور یہ باور کرانے کی کوشش کرتے ہیں کہ اجتہاد کو مانا بھی تقلید ہے حالانکہ ایسا قطعاً نہیں۔ سب سے پہلے مقلدین ہی کی مسلمہ کتاب سے ”قیاس“ سے متعلق قاعدہ منے:

فیان أصول الشرع ثلاثة. الكتاب والسنۃ واجماع الأمة

والاصل الرابع القياس المستبطن من هذه الأصول .

شریعت کے تین اصول ہیں: قرآن مجید، سنت، اجماع امت اور چوتھی اصل وہ قیاس ہے جو ان تین اصولوں سے مستبطن (ما خوذ) ہو۔ (حاجی، جس: ۳۴ مطبوعہ قدیمی کتب خانہ) معلوم ہوا کہ وہ قیاس جھٹ ہے جو نصوص و اجماع سے مستبطن ہو۔۔۔۔۔ اسی کو قیاس کہا جائے گا زندگی کی محض من گھڑت باتوں کو۔ یقین نہیں آتا تو ان مقلدین کے ”منظراً سلام“ وکیل احناف امین اور کاڑوی سے سمجھ لیں، لکھتے ہیں:

”یاد رہے یہاں قیاس ہے مراد انکل پچھا باتیں نہیں بلکہ ابلی سنت کی اصطلاح میں قیاس وہ خاص طریقہ علم ہے جس سے مجتہد کتاب و سنت میں پوشیدہ مسائل کو ظاہر کر دیتا

محکمہ دلائل و برائین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہے۔ اس لئے ہر مجتہد کا یہ اعلان ہوتا ہے ”القياس مظہر لا ثبت“ کہ قیاس سے مسائل گھڑے نہیں جاتے بلکہ کتاب و سنت میں پوشیدہ مسائل کو صرف ظاہر کیا جاتا ہے۔

(تجلیلات صدقہ ، مضمون الحاد و بدعت ”ج ۱ ص ۴۸۸ مکتبہ امدادیہ ، ملتان) تاجیز کا خیال ہے کہ اس مختصری گفتگو سے یہ بات کافی حد تک واضح ہو چکی ہو گی کہ ”قیاس“ یا ”اجتہاد“ سے مسائل بیان ہوتے ہیں، قرآن و سنت ہی کے پوشیدہ مسائل کو ظاہر کیا جاتا ہے تو اس صورت میں وہ قرآن و سنت ہی کے مسائل ہوں گے، نیز قرآن و سنت میں ان کے ادل بھی پائے جاتے ہوں گے اور ایسے مسائل کہ جن کے لئے قرآن و سنت میں کوئی دلیل نہ ہو تو وہ یقیناً گھڑے ہوئے مسائل ہوں گے۔ انہیں اجتہادی مسائل کہنا بھی غلط ہو گا چونکہ قیاس کے صحیح ہونے کے لئے لازمی ہے کہ وہ قرآن و سنت یا اجماع سے مستبطن ہو۔

نیز یہ بھی کہ جن مسائل سے متعلق یہ دعویٰ ہو کہ یہ اجتہادی مسائل ہیں تو گویا یہ دعویٰ ہو گا کہ یہ قرآن و سنت ہی کے پوشیدہ مسائل ہیں تو اس صورت میں ان مسائل کے دلائل طلب کرنا بھی بالکل صحیح و برحق ہو گا۔ دلیل کے مطالبہ کو غلط قرار دینا خود غلط و باطل ہو گا، نیز اپنے ہی اصولوں سے جہالت کا بدترین مظاہرہ بھی ہے۔ اب جب یہ بات قدرے واضح ہو گئی تو یہ سمجھنا بھی قطعاً دشوار نہ رہا کہ اجتہاد یا اجتہادی مسائل مانے کا تقلید سے کوئی تعلق نہیں چونکہ تقلید کی تعریف میں یہ بات شامل ہے کہ بغیر دلیل و وجہ کے جوبات مانی جائے جیسا کہ مفتی تقی عثمنی صاحب نے لکھا:

”علامہ ابن الحمام اور علامہ ابن نجیم“ تقلید ”کی تعریف ان الفاظ میں فرماتے ہیں:

التقلید العمل بقول من ليس قوله احدى الحجج بلا حجة منها.

تقلید کا مطلب یہ ہے جس شخص کا قول مأخذ شریعت میں سے نہیں ہے اس کے قول پر دلیل کا مطالبہ کئے بغیر عمل کر لینا۔“ (تقلید کی شرعی حیثیت ص ۱۲)

اور سرفراز خان صدقہ صاحب لکھتے ہیں: ”اصطلاحی طور پر تقلید کا مطلب یہ ہے کہ

جس کا قول جنت نہیں اس کے قول پر عمل کرنا“ (الکلام المغید ص ۲۵)

قرآن و سنت کے ظاہر و پوشیدہ مسائل تو جنت ہیں پھر ان کا مانا تقلید کس طرح ہو

سکتا جبکہ آپ ہی کے مسلمہ اصول کے مطابق اجتہاد قرآن و سنت کے پوشیدہ مسائل ظاہر کرنے کا نام ہے نہ کہ مسائل گھر نے کا الہذا ثابت ہوا کہ اجتہاد و اجتہادی مسائل کا ماننا تقلید نہیں ہے۔ جب یہ تقلید نہیں تو اس ضعیف روایت سے تقلید کا ثابت کرنا بھی قطعاً درست نہیں۔

اس سلسلے میں ایک اور غلط فہمی کا ازالہ بھی کرتے چلیں جو نامور لوگوں سے سرزد ہوئی ہے۔  
مفتوحیتی عثمانی صاحب لکھتے ہیں:

”یہاں ہمیں اس واقعہ کے صرف ایک پہلو پر توجہ دلانا مقصود ہے اور وہ یہ کہ  
آپ ﷺ نے اہل یمن کے لئے اپنے فتحاء صحابہؓ میں سے صرف ایک  
جلیل القدر صحابی کو بھیجا..... اس کا مطلب اس کے سوا اور کیا ہے کہ آپ ﷺ  
نے اہل یمن کو ان کی ”تقلید شخصی“ کی اجازت دی بلکہ اس کو ائک لئے  
لازم فرمایا۔“ (تقلید کی شرعی جیشیت ص ۵۰)

اسی طرح سرفراز خان صندر صاحب نے لکھا:

”آنحضرت ﷺ نے العیاذ بالله ایک بے قائدہ اور بہمل کام کیوں کہ ”تہا“

حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کو یمن کی طرف بھیجا۔“ (الکلام المغید ص ۹۳)

اگر سب اہل یمن کے لئے حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی جو شخص معین اور فرد حقیقی تھے  
اطاعت ضروری تھی اور یقیناً ضروری تھی تو فریق ثانی پر لازم آئے گا کہ وہ تقلید شخصی کے جواز  
کو تسلیم کر لے۔ (ایضاً ص ۹۳)

اسی طرح مقلدین کے ”مناظر“ و کیل احتاف امین اور کاڑوی نے لکھا:

”جیسے یمن میں صرف حضرت معاذ مجتهد تھے۔“

(مجموعہ مسائل جدید مطبوعہ لاہور ج ۱ ص ۲۷)

حیرت ہے کہ اپنی ”تقلید شخصی“ کو ثابت کرنے کے لئے مقلدین کی بڑی  
بڑی شخصیات جیسے ”شیخ الاسلام، شیخ الحدیث و امام الہلسنت اور مناظر اسلام“ نے کتنی کمزور

بات بیان کی کہ رسول اللہ ﷺ نے یمن کی طرف "صرف ایک" اور "تہا" معاذ رضی اللہ عنہ کو بھیجا حالانکہ حدیث کی کسی غیر معروف و نایاب قلمی نسخوں میں محفوظ حدیث کی کتب میں نہیں بلکہ انتہائی مشہور و معروف اور دستیاب عام کتاب صحیح البخاری سے ہی یہ دعویٰ غلط ثابت ہو جاتا ہے۔

وہ اس طرح کہ صحیح البخاری میں ہی یہ بات موجود ہے کہ آپ ﷺ نے یمن میں "صرف ایک" و "تہا" معاذ رضی اللہ عنہ کو نہیں بلکہ ان کے علاوہ سیدنا خالد بن الولید و سیدنا علی المرقانی اور سیدنا ابو موسیٰ الاعشری رضی اللہ عنہم کو بھی بھیجا تھا۔ اختصار کے پیش نظر ہم صرف کتاب اور باب کے حوالہ پر اتفاق کرتے ہیں۔ باذوق و علم دوست حضرات خود ہی ملاحظہ فرمائیں۔ سیدنا خالد بن ولید اور سیدنا علی رضی اللہ عنہما کا یمن کی طرف مبعوث فرمانے کا ذکر، صحیح البخاری، کتاب المغازی، باب البعث علی ابن ابی طالب و خالد بن ولید ایں ایں (ج ۲۳ ص ۶۲۳)

اور سیدنا ابو موسیٰ الاعشری رضی اللہ عنہ کے مبعوث فرمانے کا ذکر، کتاب الاحکام، باب امر الواحی اذ اوجہه امیرین ای موضع (ج ۲۲ ص ۱۰۸۳)

اس کے باوجود ان حضرات کا یہ فرمانا کہ صرف ایک و تہا سیدنا معاذ رضی اللہ عنہ کو بھیجا کس طرح درست ہو سکتا ہے... پھر اس سے تقليد شخصی کو ثابت کرنا بھی عجیب بات ہے اس لئے کتفی صاحب اور سرفراز خان ہردو حضرات نے صحیح البخاری (ج ۲۲ ص ۹۹۷) کے حوالے سے اسود بن زید کا یہ قول نقل فرمایا کہ "اتانا معاذ بن جبل بالیمن معلمنا او امیراً" ایسے کہ معاذ رضی اللہ عنہ ہمارے پاس یمن میں معلم یا امیر منتخب ہو کر آئے۔

(الکلام المغید ص ۹۲، تقدیم کی شرحی حدیث م ۵۵)

جب وہ امیر و معلم بنا کر بھیجے گئے تو تعلیم و تعلم کے سلسلے سے تقليد کیا تعلق ہے؟ اگر یہ تقليد ہے تو خود ان وو حضرات کے بہت سے شاگرد ہیں جنہوں نے ان سے تعلیم حاصل کی تو کیا وہ سب ان کے مقلد ہیں امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے نہیں؟ پھر کسی دور میں یہ بھی بہت سے اساتذہ کے شاگردوں ہے تو یہ ان کے مقلد ہیں امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے نہیں؟ اگر ہاں تو تقليد شخصی باطل اور اگرنا تو اس سے تقليد شخصی کا کشید کرنا باطل ہو جاتا ہے۔ جبکہ ان کا دعویٰ

”قلید شخصی“ ہے۔ پھر سوچنے کی بات یہ ہے کہ صرف معاذ اللہ عزیز کو بھینے سے اگر قلید شخصی ثابت ہوتی ہے تو دیگر صحابہ کو بھینے سے ”قلید اشخاصی“ بہت سے لوگوں کی قلید ثابت نہیں ہوتی؟ اگر ہاں کہیں تو ”قلید شخصی“ کا دعویٰ و فتویٰ باطل ناکہیں تو استدلال باطل۔

کہنے کو تو اور بھی بہت کچھ ہے لیکن اس کتاب کا موضوع قلید نہیں سوا اس پر اکتفا کیا جاتا ہے واضح رہے کہ اس ضعیف روایت کا پیش کرتا ہی غلط ہے پھر اس سے قلید یا تقلید شخصی کا ثابت کرنا اس سے بھی بڑی غلطی ہے۔

### دوسرے اقصہ: سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے قبول اسلام کا اقصہ

سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ (اسلام قبول کرنے سے پہلے) تکوار لٹکائے ہوئے نکلے، تو آپ کی ملاقات بنی زہرہ کے شخص (نعیم بن عبد اللہ) سے ہوئی، نعیم نے کہا، اے عمر! کہاں کا ارادہ ہے؟ عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: محمد ﷺ کو قتل کرنا چاہتا ہوں، تو نعیم نے کہا: اگر آپ نے محمد ﷺ کو قتل کر دا تو بخوباشم اور بخوبی زہرہ سے کیسے بچ پائیں گے؟

عمر ﷺ نے فرمایا: لگتا ہے تو بھی بے دین ہو کر اپنا پچھلا دین چھوڑ چکا ہے؟

انہوں کہا: اے عمر! آپ کو ایک عجیب بات پر اطلاع نہ دوں کہ آپ کے بہنوئی اور بہن بھی (آپ کے زم کے مطابق) بے دین ہو چکے ہیں اور ان دونوں نے وہ دین چھوڑ دیا جس پر آپ ہیں۔ (یہ سن کر) عمر رضی اللہ عنہ انتہائی غصہ میں ان کی طرف چلے یہاں تک کہ ان کے پاس آ پہنچ، اس وقت ان کے ہاں مهاجرین میں سے ایک شخص (سیدنا) خباب (رضی اللہ عنہ) موجود تھے، کہا: جب خباب رضی اللہ عنہ نے عمر رضی اللہ عنہ کے آنے کی آہت محسوس کی تو وہ گھر کے اندر چھپ گئے، عمر رضی اللہ عنہ ان دونوں (یعنی بہن و بہنوئی) کے پاس آئے اور پوچھا کہ یہ دھیں دھیں اسی آواز کیسی ہے جو میں نے تمہارے ہاں سنی ہے؟

(داری نے) کہا کہا کہ اس وقت وہ سورہ طہ پڑھ رہے تھے، ان دونوں نے کہا: کچھ نہیں ہم تو بس آپس میں باشیں کر رہے تھے، تو عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: لگتا ہے کہ تم دونوں بے دین ہو چکے ہو، تو ان کے بہنوئی نے کہا: اے عمر! یہ بتاؤ اگر حق تمہارے دین کے بجائے کسی اور دین میں ہو تو؟ بس (یہ سننا تھا کہ) عمر رضی اللہ عنہ اپنے بہنوئی پر ثبوت پڑے اور انہیں بری طرح کچل

دیا۔ ان کی بین (قریب) آئی اور انہیں اپنے شوہر پر سے ہٹایا تو آپ نے بہن کو ایسا شدید چانسہ مارا کہ ان کا چہرہ خون آلود ہو گیا، تو وہ غصہ ہوئی اور فرمایا، اے عمر! اگر حق تیرے دین کے علاوہ کسی اور دین میں ہو تو؟ میں گواہی دیتی ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی اللہ نہیں اور میں گواہی دیتی ہوں کہ محمد ﷺ اللہ کے رسول ہیں، (یہ سن کر) عمر رضی اللہ عنہ جب مایوس ہو گئے، تو فرمایا: یہ کتاب جو تمہارے پاس ہے مجھے دو میں اسے پڑھوں، عمر رضی اللہ عنہ کتاب پڑھا کرتے تھے (مطلوب یہ کہ وہ پڑھ سکتے تھے، پڑھ لکھے تھے)

اس پر ان کی بین نے کہا کہ آپ ناپاک ہیں اس کتاب کو تو بس پاک لوگ ہی چھو سکتے ہیں، پس کھڑے ہو جائیں غسل یا وضو کر لیں۔ آپ کھڑے ہوئے وضو کیا پھر وہ کتاب (تحریر) انھائی پس آپ نے پڑھا طے یہاں تک کہ آپ نے اس آیت پڑھتے تھے۔

﴿إِنَّمَاٰ إِنَّمَاٰ لِلَّهِ إِلَّا إِنَّمَاٰ فَاعْبُدُنِي﴾  
«إنما أنا لله إلا أنا فاعبديني» وَأَقِيمِ الصلوة لِلَّهِ كُرُبُرِي

بے شک میں ہی اللہ ہوں کوئی اللہ نہیں سوائے میرے پس میری عبادت کرو اور میرے ذکر (یاد) کے لئے نماز قائم کرو۔ (ظاہر: ۱۳۰)

تو عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا مجھے محمد ﷺ کا پتا بتاؤ۔ جب خباب رضی اللہ عنہ نے عمر رضی اللہ عنہ کی یہ بات سنی تو فرمایا: خوب خبر ہو! اے عمر میں امید کرتا ہوں کہ رسول اللہ ﷺ نے جمرات کو جو دعا فرمائی تھی کہ:

((اللهم أعز الإسلام بعمر بن الخطاب أو بعمر بن هشام))  
”اے اللہ عمر بن خطاب یا عمر بن هشام کے ذریعے اسلام کو قوت پہنچا۔ یہ اسی (دعا کا اثر) ہے۔“

اور کہا کہ رسول اللہ ﷺ اس وقت کوہ صفا کے دامن میں واقع ایک گھر میں ہیں، اس وقت گھر کے دروازے پر (بغرض پہرہ) سیدنا حمزہ و سیدنا طلحہ اور رسول اللہ ﷺ کے چند دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم تھے، جب حمزہ رضی اللہ عنہ نے دیکھا کہ لوگ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے خوفزدہ ہیں تو فرمایا: ہاں یہ عمر ہی تو ہیں اگر اللہ تعالیٰ نے اس کے ساتھ بھلانی کا ارادہ فرمایا ہے تو یہ اسلام لے آئیں گے اور نبی ﷺ کی اتباع کریں گے، اور اگر یہ اس کے علاوہ کوئی اور

ارادہ کریں تو ان کا قتل کرنا ہم پر آسان ہے، اور آپ ﷺ (مکان کے) اندر تھے آپ پر وحی کا نزول ہو رہا تھا۔ (اس کے بعد) آپ ﷺ کے پاس تشریف لائے اور آپ ﷺ نے ان کے کپڑے اور توار کا پتالا سمیٹ کر پکڑا اور فرمایا! اے عمر! کیا تم اس وقت تک باز بھیں آؤ گے جب تک کہ اللہ تعالیٰ تمہیں بھی دیکھیں ہی ذلت و رسوائی اور عبرتاک سزا میں مبتلا نہ کر دے جس میں ولید بن مخیرہ مبتلا ہوا؟ اے اللہ! یہ عمر بن خطاب ہے، اے اللہ! اسلام کو عمر بن خطاب کے ذریعے قوت عطا فرم۔ اس پر عمر ﷺ نے فرمایا: میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں، اور (میں نے) اسلام قبول کر لیا اور فرمایا: (باہر) تکلیں اے اللہ کے رسول ﷺ۔ یہ روایت سخت منکر ہے۔

اس قصہ کی پانچ سند ہیں، اور ان پانچ سندوں میں اس کے (مختلف) الفاظ ہیں:  
 پہلی سند: امام تیہنی نے اس روایت کو دلائل الدہوۃ (ج ۲ ص ۲۱۹، ۲۲۰) میں روایت کیا اور ابن سعد نے الطبقات الکبری (ج ۳ ص ۲۶۷) میں، امام دارقطنی نے اپنی سنن میں مخترا (ج ۱ ص ۱۲۳)، ابن شہبہ نے تاریخ المدینہ (ج ۲ ص ۲۵۷) میں "إسحاق بن یوسف الأزرق قال: أخبرنا القاسم بن عثمان البصري عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال فذكره" کی سند سے اس قصہ کو بیان کیا۔

میں کہتا ہوں۔ یہ سند ضعیف ہے، اس میں "القاسم بن عثمان البصري" روایی ہے۔  
 اس کے متعلق الامام البخاری نے فرمایا: اس کی کچھ احادیث ہیں جس پر اس کی متابعت نہیں کی جاتی۔

امام دارقطنی نے فرمایا: بیس بالقوی، یہ قوی نہیں ہے۔ امام عقلی نے فرمایا: اس کی حدیث پر متابعت نہیں کی جاتی۔ دیکھئے لسان المیزان (ج ۳ ص ۲۶۳) امام ذہبی نے فرمایا: کہ اسحاق الازرق نے اس سے حدیث بیان کی محفوظ متن کے ساتھ اور عمر ﷺ کے قول اسلام کے قصہ کو بھی بیان کیا اور یہ قصہ سخت منکر ہے (منکرہ جدا) ایخ۔ (میزان ج ۱ ص ۲۹۵)  
 ابن الجوزی نے اس کا ذکر کیا ہے صفة الصفوۃ (ج ۱ ص ۲۶۹) اور تاریخ عمر بن الخطاب (ص ۲۵) میں، امام ذہبی نے تاریخ الاسلام (ص ۱۷۳) اور سیوطی نے تاریخ

الخقاء (ص ۱۲۹) میں۔

دوسرا سند: امام طبرانی نے الحجۃ الکبیر (ج ۲ ص ۹۷) میں:

”احمد بن محمد بن یحییٰ بن حمزہ: ثنا اسحاق بن ابراہیم: ثنا یزید بن ریبعة: ثنا أبو الأشعث عن ثوبان رضی اللہ عنہ“ کی سند سے اس قصہ کو بیان کیا۔

میں کہتا ہوں کہ اس کی سند کمزور ہے، اس میں ”یزید بن ریبعة الرجی“ ہے اس کے متعلق:

- ① امام بخاری نے فرمایا: اس کی احادیث منکر ہیں۔
- ② امام نسائی نے فرمایا: متروک ہے۔

③ امام جوزجانی نے فرمایا: مجھے خدش ہے کہ اس کی احادیث موضوع (گھڑی ہوئی) ہیں۔

④ امام ابو حاتم نے فرمایا: ضعیف الحدیث، منکر الحدیث، واصی الحدیث ہے۔

ابوالاشعث عن ثوبان سے اس کی روایت میں بہت زیادہ تخلیط ہے۔

⑤ امام دارقطنی نے فرمایا: ضعیف ہے اور ایک بار فرمایا کہ متروک ہے۔

⑥ امام ابن حجر نے فرمایا: متروک ہے۔

ویکی پیڈیا ارجمند و التحذیل لابن ابی حاتم (ج ۹ ص ۲۶۱) میردان الاعتدال (ج ۲ ص ۹۶) امام دارقطنی کی ”الضحاۃ“ (ص ۳۹۸) ابن الجوزی کی الفتحاء (ج ۳ ص ۲۰۸) ابن حجر کی سان الہیان (ج ۲ ص ۲۸۰) اور فتح البالی (ج ۳ ص ۲۸۱) نسائی کی الضعفاء (۲۲۵) امام بخاری کی التاریخ الصغری (ج ۲ ص ۱۳۲)

تیسرا سند: امام بیہقی نے دلائل النبوة (ج ۲ ص ۲۱۶) ابو قیم نے حلیۃ الاولیاء (ج ۱ ص ۳۲) میں، ابن الجوزی نے الحدائق (ج ۱ ص ۳۵۳) میں، امام البرزار نے اپنے سند (ج ۳ ص ۱۶۹، الزروانی) میں ابن الاشیر نے اسد الغائب (ج ۲ ص ۱۲۷) میں اس قصہ کو ”عن اسحاق بن ابراہیم الحنینی: ثنا اسامة بن زید بن اسلم عن آبیہ عن جده“ کی سند سے کئی طرق سے بیان کیا ہے۔

میں کہتا ہوں اس کی سند (بھی) سخت ضعیف ہے اس کی دو علیمیں ہیں:

- اول: اسحاق بن ابراہیم الحنینی ضعیف ہے۔
- دوم: اسامة بن زید بن اسلم ضعیف ہے۔

بیہودا اقوال کی تحقیق

(ان کے ضعف کے لئے دیکھئے) التہذیب لابن حجر (ج اص ۱۸۱ و ۱۹۳) التقریب (ص ۹۸ و ۹۹) اور افتح الباری (ص ۵۲۳)، (ج ۳ ص ۲۱۰) نسائی کی الضعفاء (ص ۵۲، ۵۷) ذہبی کی میزان الاعتدال (ج اص ۲۷۹، ۱۷۹) سوالات ابن الجنید (ص ۳۸۱) ابن الحادی کی بحر الدم (ص ۶۲) سوالات الحاکم (ص ۷۸) دکتور جمجم عبد الرحمن کی مجمع البحرج والتعديل۔ ذہبی نے اس قصہ کو بیان کیا تاریخ الاسلام (ص ۷۷) میں، السیوطی نے تاریخ الخلفاء (ص ۱۳۰) میں اور ابن سید الناس نے عیون الآثار (ج اص ۱۲۵) میں اور ابن الجوزی نے تاریخ عمر بن الخطاب (ص ۲) میں۔

چوتھی سند: ابویم نے دلائل النبوة (ج اص ۲۳۱) اور حلیۃ الاولیاء (ج اص ۳۰) میں۔

”اسحاق بن عبداللہ عن ابیان بن صالح عن مجاهد عن ابن عباس“ کی سند سے بیان کیا۔

میں کہتا ہوں اس کی سند کمزور ہے۔ اس میں اسحاق بن عبد اللہ بن ابی فروۃ ہیں ان کے متعلق:

① امام بخاری نے فرمایا: ترکوہ۔ یعنی محمد بنین نے اسے چھوڑ دیا تھا۔

② امام احمد نے فرمایا: میرے نزدیک اس سے روایت کرنا طالب نہیں۔

③ ابن معین نے فرمایا: لیس بشیء۔ یہ کچھ بھی نہیں۔

④ ابن سعد نے فرمایا: یہ منکرا حادیث بیان کرتا ہے۔

⑤ عمر بن علی ⑥ ابو زرع ⑦ ابو حاتم ⑧ امام نسائی ⑨ امام دارقطنی ⑩ ابن حجر نے

اسے ”متروک“ قرار دیا۔ دیکھئے ابن حجر کی تہذیب العہذیب (ج اص ۲۱۰) التقریب

التہذیب (ج اص ۱۰۲) میزان الاعتدال للذہبی (ج اص ۱۹۳) احوال الرجال للجوز جانی (ص ۳۹۶)

(ج ۲۶) ابن الحادی کی بحر الدم (ص ۶۵) امام بخاری کی التاریخ الکبیر (ج اص ۲۹۶)

ابن حبان کی الجرجیین (ج اص ۱۳۱) دارقطنی کی الضعفاء (ص ۱۳۳) ابن معین کی التاریخ (ج ۳ ص ۲۲)

ابن عذری کی الكامل (ج اص ۳۲۰) دکتور جمجم عبد الرحمن کی مجمع البحرج والتعديل (ص ۱۶)

(ص ۱۶) نسائی کی الطیقات (ص ۲۷) اور اسے ذکر کیا ذہبی نے تاریخ الاسلام (ص ۱۷۹)

میں اور ضعیف قرار دیا ابن الجوزی نے صفة الصفوۃ (ج ۱ ص ۲۷) اور تاریخ عمر بن الخطاب (ص ۲۱) میں، ابن حجر نے الاصابة (ج ۲ ص ۳۷) میں اور سیوطی نے تاریخ الخلفاء (۱۲۳) میں۔

پانچویں سند: ابو نعیم نے حلیۃ الاولیاء (ج ۱ ص ۳۹، ۴۰) میں "یحیی بن یعلیٰ" کی سند سے اسلامی عن عبدالله بن المؤمل عن أبي الزبیر عن جابر رضی اللہ عنہ کی سند سے بیان کیا۔ میں کہتا ہوں اس کی سند بھی بخت ضعیف ہے اس میں علتوں کا ایک سلسلہ ہے:  
اول: یحیی بن یعلیٰ اسلامی ضعیف اور شیعہ راوی ہے۔

دوم: عبداللہ بن المولی بن وہب المخزومی ضعیف ہے۔

سوم: ابو الزبیر محمد بن مسلم بن مدرس، مدرس ہے، (اور ان تک شرط صحت) اس روایت کو معنی بیان کیا، سماع کی تصریح نہیں کی۔

چھٹے ابن حجر کی تقریب العہذیب (ص ۳۵۲، ۵۰۶، ۵۹۸) اور انہیں کی "تعریف اہل التقدیس" (ص ۱۰۸) سیوطی کی "اسماء المرسلین" (ص ۱۰۲) ابن الجیمی کی "تسبیح اہل اسلام" (ص ۵۳) اور الحافظ المقدسی کا قصیدہ فی المرسلین (ص ۲۷) [حمد] الانصاری کی الاتصال (ص ۳۷) اور ذکر کیا اس کو ذہبی نے تاریخ الاسلام (ص ۳۷) میں سیوطی نے تاریخ الخلفاء (ص ۱۲۹) میں اور ابن الجوزی نے تاریخ عمر بن الخطاب (ص ۲۵) میں۔

[معلوم ہوا کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے اسلام لانے کا یہ قصہ بجا ڈالنے سند و اصولی محدثین ثابت نہیں ہے۔]

## تیسرا قصہ: سیدنا عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کے دخول جنت کی کیفیت سے متعلق قصہ

"بینما عائشة فی بيتها إذ سمعت صوتاً فی المدينة فقالت:

ما هذا؟ قالوا: غير عبد الرحمن بن عوف قدمت من الشام

تحمل من كل شيء ، قال: فكانت سبع مائة بغير ، فارتجمت

المدینۃ من الصوت فقالت عائشة: سمعت رسول الله ﷺ يقول: قد رأیت عبدالرحمن بن عوف يدخل الجنة حبواً، فبلغ ذلك عبدالرحمن فقال: إن استطعت لأدخلنها قائماً، فجعلها بأقتابها وأحمالها في سبيل الله عزوجل .”

”سیدہ عائشہ صدیقہؓ اپنے گھر میں تشریف فرماتھیں کہ اس دوران انہوں نے مدینہ میں ایک آوازنی، فرمایا: یہ کیا ہے؟ تو انہیں بتایا گیا کہ عبدالرحمن بن عوفؓ کا قافلہ ہے جو ملک شام سے لوٹا ہے، جس میں سات سو اونٹ تھے، جو بہت سی چیزوں سے لدھے ہوئے تھے۔ (اس کی) آواز سے مدینہ لرزائھا، پس سیدہ عائشہ صدیقہؓ نبھانے فرمایا: میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے تھا، آپ فرمار ہے تھے کہ: میں عبدالرحمن بن عوف کو جنت میں داخل ہوتے ہوئے اس حال میں دیکھ رہا ہوں کہ وہ سرین کے بل گھستتے ہوئے داخل ہو رہے ہیں۔ پس یہ (خبر) سیدنا عبدالرحمن بن عوف تک پہنچی تو انہوں نے فرمایا: اگر میرے لئے ممکن ہوا تو میں ضرور کھڑا ہو کر جنت میں داخل ہوں گا، پس آپ نے وہ سارے (اوٹ) ان کے پالان، ان کے لدان (یعنی تمام ساز و سامان) سمیت اللہ کی راہ میں خرچ کر دیا۔“ (کذب مکر) [ یہ مکر اور جھوناقد ہے۔]

اس روایت کو امام احمد نے اپنی منند (ج ۶۲ ص ۱۱۵ ح ۲۲۸۳۲، ۲۵۳۵۳) طبرانی نے اجم الکبیر (ج ۱۲۹ ح ۲۶۲) اور ابوالعین نے معرفۃ الصحابة (ج ۳۱) میں عمارۃ بن زاذان عن ثابت البناي عن انس بن مالک رضي اللہ عنہ کی منند سے ذکر کیا ہے۔ میں (فوزی) کہتا ہوں: اس کی منند میں ”عمارۃ بن زاذان“ ہے اس کے متعلق امام احمد نے فرمایا: مکر حدیثیں روایت کرتا ہے۔، ابو حاتم الرازی نے فرمایا: لائق ہے، اس سے جنت نہیں پکڑی جاتی۔، دارقطنی نے فرمایا: ضعیف ہے۔، بخاری نے فرمایا: اکثر اوقات یہ اپنی حدیث میں مھنطر ب ہوتا ہے اور الساجی نے فرمایا: اس میں ضعف ہے، یہ کچھ نہیں اور نہ ہی

حدیث میں قویٰ ہے۔

دیکھئے۔ تہذیب التہذیب (ج ۷ ص ۳۶۵) ابن الجوزی کی الضعفاء (ج ۲ ص ۲۰۳) عقيلي کی الضعفاء الکبیر (ج ۳ ص ۳۱۵) اور ابن عبد الهادی کی بحر الدم (ص ۳۱۰) ابن الجوزی نے کہا: احمد بن حببل نے فرمایا یہ حدیث منکرا اور جھوٹ ہے [امام احمد سے یہ قول باسنده صحیح ثابت نہیں ہے، ادارہ الحدیث]، عمارہ منکر احادیث روایت کرتا ہے۔ اور ابو حاتم الرازی نے کہا کہ عمارہ سے جنت نہیں لی جاتی اور اس روایت کو الجراح بن منہال نے اپنی سند سے عبدالرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے ابن عوف! بے شک تم مالدار لوگوں میں سے ہو، تم جنت میں داخل نہیں ہو گے مگر میریں کے مل سرکتے ہوئے، تم اپنے رب کو قرض دلو وہ تمہارے دونوں قدموں کو آزاد کر دے گا۔

امام نسائی نے کہا: یہ حدیث گھڑی ہوئی ہے اور "الجراح" (راوی) متزوک الحدیث ہے، یحییٰ بن معین نے فرمایا: "جراح" کی حدیث کچھ نہیں (یعنی کوئی حیثیت نہیں رکھتی) ابن المدینی نے فرمایا: اس کی حدیث لکھی نہ جائے، ابن حبان نے فرمایا: یہ جھوٹ بولتا تھا دارقطنی نے فرمایا: ابن الحنف نے اس سے روایت کی اور (تدلیس کرتے ہوئے) اس کے نام کو الٹ پلٹ دیا اور کہا: منہال بن الجراح (جب کرنی الحقيقة اس کا نام الجراح بن منہال) اور یہ متزوک ہے۔

ابن حجر نے القول المسدد (ص ۲۸) میں فرمایا: جو کچھ میں سمجھتا ہوں، کلام میں وسعت کی گنجائش نہیں پس ہمارے لئے امام احمد کی یہ گواہی کافی ہے کہ یہ روایت جھوٹی ہے، اس کا اولین محمل یہ ہے کہ ہم کہیں کہ یہ ان احادیث میں سے ہے جن کے متعلق امام احمد نے فرمایا کہ یہ روایت لاائق بیان نہیں اور جھوٹی ہے۔

حافظ ابن کثیر نے البداية والنهاية (ج ۷ ص ۱۶۲) میں فرمایا: عمارہ بن زاذان الصید لانی نے اس (حدیث کو بیان) کرنے میں تفرد کیا ہے اور وہ ضعیف ہے۔ (مؤلف کا بیان ختم ہوا)

## عرضِ مترجم:

یہ قصہ موضوع ہے، سیدنا عبدالرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ سے متعلق اس قصہ سے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ شاید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے بہت زیادہ مال و متاع کی وجہ سے یہ بات بیان فرمائی۔

حالانکہ مال کا جمع کرنا بشرطیکہ اس مال کی زکوٰۃ ادا کی جاتی ہو اس میں سے اللہ کی راہ میں بھی خرچ کیا جاتا ہو تو قطعاً معیوب نہیں۔

نیز ہم کسی صحابی رضی اللہ عنہ کے متعلق یہ تصور بھی نہیں کر سکتے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کچھ ارشاد فرمادیں اور وہ اس کے بر عکس کوشش کرنے لگیں۔ لیکن اس قصہ سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ سیدنا عبدالرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ نے ایسی کوشش کی یا ایسا خیال کیا اور اسے ممکن جانا۔ ان کی شانِ صحابیت سے قطعاً مناسب معلوم نہیں ہوتی۔ واللہ اعلم

**چوتھا قصہ: امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ اور امام سیفی بن معین رحمۃ اللہ علیہ**

**کا الرصافۃ کی مسجد والا قصہ**

”امام احمد بن حنبل و سیفی بن معین رحمۃ اللہ علیہ نے الرصافۃ کی مسجد میں نماز ادا کی تو ایک قصہ گو واعظ کھڑا ہوا اور کہا ہم سے حدیث بیان کی احمد بن حنبل اور سیفی بن معین نے ان دونوں نے کہا کہ ہم سے حدیث بیان کی عبدالرزاق نے (عمر سے اُس نے) قادہ سے اور قادہ نے اس رضی اللہ عنہ سے مرفعہ بیان کیا کہ (جی صلی اللہ علیہ وسلم نے) فرمایا:

”من قال لا إله إلا الله ، خلق الله (من) كل كلمة منها طيرأ

منقاره من ذهب وريشه من مرجان .....“

”کہ جس شخص نے لا الہ الا اللہ کہا: اللہ اس کے ہر کلمہ سے ایک پرندہ پیدا فرماتا ہے اس کی چونچ سونے کی ہوتی ہے اور اس کا پر مرجان کا اور... لگارہ ایک طویل قصہ بیان کرنے میں... پس احمد بن حنبل سیفی کی طرف اور سیفی امام احمد کی طرف (حیرت سے) دیکھنے لگے۔ امام سیفی بن معین نے فرمایا:

کیا آپ نے اس سے یہ روایت بیان کی ہے؟ تو امام احمد نے فرمایا: نہیں  
اللہ کی قسم میں نے تو یہ روایت بیان نہیں کی۔ پس جب وہ قصہ گوفار غیر ہوا  
اور ایک جگہ لی (یعنی وہ کسی جگہ جا بیٹھا) تو امام تیجی نے فرمایا۔۔۔ (اور  
بتاؤ) تم سے یہ قصہ کس نے بیان کیا؟ میں ابن معین ہوں اور یہ احمد بن حنبل  
اگر (تمہارے لئے) جھوٹ بولنا ضروری ہی تھا تو ہمارے علاوہ کسی اور پر  
ہی بول دیتے (ہم پر ظلم کیوں)؟ تو اس قصہ گونے کہا: آپ تیجی بن معین  
ہیں؟ فرمایا: ہاں، تو اس نے کہا: میں سنتا چلا آیا تھا کہ آپ احق ہیں پس اس  
گھڑی میں نے جان لیا۔ (آپ تو ایسے کہہ رہے ہیں) گویا دنیا میں کوئی  
اور تیجی بن معین اور احمد بن حنبل ہے ہی نہیں۔ جب کہ میں نے ان کے  
علاوہ سترہ (۷۱) احمد بن حنبل نامی راویوں سے روایات لکھی ہیں، پس (یہ  
سن کر) احمد بن حنبل نے اپنی آستین اپنے چہرہ پر ڈال دی اور فرمایا: چھوڑ  
دو، اسے کھڑے ہونے دو۔ تو وہ اس طرح کھڑا ہوا گویا کہ ان کا مذاق  
اڑا رہا ہو۔ ”یہ موضوع، من گھڑت اور خود ساختہ قصہ ہے۔]

اس قصہ کو ابن الجوزی نے الموضوعات (ج اص ۳۶) اور القصاص والمذکرین  
(ص ۳۰۲) میں ابن حبان نے الفعاء (ج اص ۵۷) اور حاکم نے المدخل الی کتاب  
الاکلیل (ص ۷۵) میں ”عن ابراهیم بن عبد الواحد الطبری قال: سمعت  
جعفر بن محمد الطیالسی يقول.....“ کی سند سے اس کو روایت کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: اس کی یہ سند وضع کردہ ہے۔ اس میں ابراہیم بن عبد الواحد الطبری  
حدیث کے وضع کرنے سے متهم ہے۔ دیکھئے الحنفی کی الكشف الحشیث (ص ۳۹) ذہبی  
نے میزان میں اس کے ترجمہ (حالات) میں فرمایا: میں نہیں جانتا یہ ہے کون؟ ایک منکر  
حکایت لایا ہے۔ میرا خیال ہے کہ اس نے یہ روایت گھڑی ہے۔ یہ احمد بن حنبل اور ابن  
معین کا الرصافۃ کی مسجد میں نماز پڑھنے والی کہانی ہے۔ اس قصے کو سیوطی نے الائی المصنوعۃ  
نی الاحادیث الموضوعۃ میں (ج اص ۳۲۶) میں اور قرطبی نے اپنی تفسیر (ج اص ۹۷) میں

ذکر کیا ہے۔

### عرضِ متر جم:

یہ قصہ اپنی تمام تر شناختوں اور واضح کمزوریوں اور بودھے پن کے باوجود علم حدیث کی کتب اور طلباء و مدرسین حدیث کے درمیان بڑا ہی مشہور و معروف ہے۔ بہت سے سادہ لوح لوگ بغیر کسی رو و قدح کے اس کو بیان بھی کر دیتے ہیں۔ خاص طور پر جب وہ وضیع حدیث (حدیث گھڑنے) کے موضوع پر کلام فرماتے ہیں۔ خود اس ناکارہ کو بھی بعض اہل علم سے اس کے سنتے کا اتفاق ہوا ہے۔

اس قصہ کامن گھڑت ہونا اس قدر واضح ہے کہ معمولی سوچ بچارے بھی با آسانی سمجھ آ جاتا ہے۔ اس قصہ پر غور کیجئے تو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ علم حدیث کے دو چوٹی کے علام امام یحییٰ بن معین و امام احمد بن حنبل رض ایک احقق کذاب کے مقابلے میں بالکل ساکت و لا جواب ہو کر ایک دوسرے کامنہ تکتے رہ گئے اور وہ احقق ان کا نہ اتفاق اڑاتا چلا گیا۔

حالانکہ علم حدیث کا ادنیٰ طالب علم اور کتب جرج و تعدل اور اسماء الرجال پر سرسری نظر رکھنے والا بھی بخوبی اس بات سے واقف ہے کہ ایک جیسے نام اور اہمیت والے ایک راوی ہیں لیکن ان میں سے کسی کو نیت، کسی کونسہ کسی کو قوم قبیلہ اور کسی کو اس کے وطن یا شہر وغیرہ کی طرف نسبت کے ذریعے سے پہچانا جاتا ہے، نیز اس امتداد و شاگردوں کے ذریعے سے بھی ان کا تین ایک عام طریقہ ہے۔

کیا یہ چوٹی کے محدثین اس سے واقف نہ تھے! یہ کیسے ہو سکتا ہے! یقیناً اگر ایسا ہوتا تو یہ محدثین اس احقق کذاب سے مختلف سوالات کے ذریعے سے اس دوسرے یحییٰ بن معین اور احمد بن حنبل کا تین اکرواتے پھر اس کی حقیقت بھی اسے بتاتے اور اس طرح اس کامنہ بند کرا کے لوگوں تک اس کی من گھڑت روایات کی حقیقت پہنچاتے لیکن اذالیں فلیں۔

معلوم ہوتا ہے کہ کذاب راویوں نے محدثین کرام کے خلاف اس حتم کے جھوٹے قصے گھڑ کے علم حدیث کی اہمیت کو کم کرنے کی کوشش کی ہے لیکن علم حدیث کی بنیادیں اس قدر مضبوط ہیں کہ ایسے ہزاروں احقوں کی کوششیں بھی اسے ذرہ برا بر نقصان نہیں پہنچا۔

سکتیں۔ صدیوں پر محیط لشی پھر اس پر کافی و شافی دلیل ہے۔ والحمد للہ

### پانچواں قصہ: سیدنا سلمان الفارسی رضی اللہ عنہ کا قصہ

رسول اللہ ﷺ نے جنگ احزاب کے سال خدق کے لئے نشان لگائے یہاں تک کہ آپ "المدائع" مقام تک پہنچے پس آپ ﷺ نے ہر دس افراد کے لئے چالیس گز مقرر کئے۔

مہاجرین و انصار سیدنا سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے متعلق بحث کرنے لگے، سیدنا سلمان فارسی رضی اللہ عنہ طاقت و رآدمی تھے۔ مہاجرین نے کہا کہ سلمان (رضی اللہ عنہ) ہم میں سے ہیں اور انصار نے کہا کہ وہ ہم میں سے ہیں، پس رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

"سلمان ہم میں سے ہیں، ہمارے اہل بیت ہیں" [اخت ضعیف روایت ہے]

اسے حاکم نے المستدرک (ج ۲۳ ص ۵۹۸) الطبری اپنے اجم الکبیر (ج ۶ ص ۲۱۲) اben سعد نے الطبقات الکبری (ج ۲۳ ص ۸۲) ابویعیم نے اخبار اصحاب (ج ۱ ص ۵۲) بتیجی نے دلائل المذہبة (ج ۳۱ ص ۳۱۸) ابوالشخ نے طبقات الحمد شیع (ج ۱ ص ۲۰۵) اور الطبری نے (تفسیر ج ۱۱ ص ۱۳۳، تاریخ ج ۲ ص ۹۲، ۹۱) میں "کثیر بن عبد اللہ بن عمرو بن عوف المزني عن أبيه عن جده" کی سند سے روایت کیا اور اس قصہ کو ذکر کیا۔

یہ سند کمزور ہے، اس میں "کثیر بن عبد اللہ المزني" ہے۔

امام احمد نے اسے منکر الحدیث کہا۔ امام ابن معین نے فرمایا: یہ کچھ بھی نہیں۔ ابو حاتم نے فرمایا: یہ متین (مضبوط) نہیں، امام نسائی نے فرمایا: یہ ثقہ نہیں، امام شافعی و امام ابو داود نے فرمایا کہ یہ جھوٹ کا ایک رکن ہے۔ دارقطنی اور ان کے علاوہ دیگر (حمدیں) نے فرمایا: یہ متروک روایی ہے، ابن حبان نے فرمایا کہ یہ بہت زیادہ منکر الحدیث ہے۔ ذہبی نے فرمایا: کثر و راوی ہے۔ [و یکھنے تہذیب التہذیب (ج ۲۸ ص ۳۷۷) فتح الباری (ج ۵ ص ۱۹) تاریخ امام عثمان بن سعید الدارمی (ص ۱۹۵) کتاب الحجر و میمن لا بن حبان (ج ۲۲ ص ۲۲۱) اben الجوزی کی الصفعاء (ج ۳ ص ۲۳) ذہبی کی میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۳۲۶) انھی کی الکاشف (ج ۳ ص ۵) انھی کی الحجر (ص ۲۶۱) اben عبد الہادی کی بحر الدم (ص ۳۵۶)

مہبود اقوال کی حقیقت

40

جوز جانی کی "احوال الرجال" (ص ۱۳۸) دارقطنی کی "المؤتلف والمخالف" (ج اص ۳۲۷) امام ابن معین کی "التاريخ" (ج ۳۳ ص ۱۳۲) ابن قطلو بغا کی "من روی عن أبيه عن جده" (یعنی: جس نے اپنے والد سے اور والد نے وادا سے روایت کی) (ص ۵۱۳) ابن الجنید کی "سوالات" (ص ۳۶۹)

المناوی نے فیض القدری (ج ۳۳ ص ۱۰۶) میں اسی راوی کی وجہ سے اس روایت کو معلوم قرار دیا اور کہا: حافظہ ذہبی نے قطبی طور پر اس سند کا ضعف بیان کیا اور ایکٹھی نے فرمایا: اس روایت کی سند میں طبرانی کے ہاں "کثیر بن عبد اللہ المزرنی" ہے جسے جہور نے ضعیف قرار دیا ہے۔ ائمہ

علامہ البانی نے الجامع (۳۱۸) میں فرمایا: "ضعیف جداً" سخت ضعیف روایت ہے۔ الذہبی نے اس کثیر المزرنی کی سند سے اس روایت کو السیر (ج اص ۵۳۰) میں اور ابن الجوزی نے "صفۃ الصفوۃ" (ج اص ۵۳۵) میں ذکر کیا ہے۔

اس حدیث کو الحجولی نے بھی "ضعیف" قرار دیا جیسا کہ "کشف الخفاء" (ج اص ۵۵۸) میں ہے۔ اس حدیث کا ایک "شاهد" (تایدی روایت) ہے جواب ابو شخ نے "طبقات الحمد میں" (ج اص ۲۰۲) میں اور ابو یعلی نے اپنی مندرجہ (ج اص ۱۳۲) میں طوالت سے "النضر بن حمید عن سعد الاسکاف عن أبي جعفر محمد بن علی عن أبيه عن جده أن النبي ﷺ قال: سلمان من أهل البيت" کی سند سے بیان کیا ہے۔

اس کی سند بھی انتہائی کمزور ہے اس کی دو علتیں ہیں:

① العضر بن حمید الکندی ہے اس سے متعلق ابو حاتم نے فرمایا: یہ متروک الحدیث ہے اور بخاری نے فرمایا: مکرر الحدیث ہے۔

② سعد بن طریف الاسکاف متروک راوی ہے، ابن حبان نے اسے وضع حدیث کے ساتھ مقدم کیا۔ یہ راضی تھا جو زبانی نے فرمایا: یہ مذموم راوی تھا۔

حوالے: دیکھئے ذہبی کی میزان (ج ۵ ص ۳۸۱) ابن الجوزی کی الفرعاء (ج ۳ ص ۱۷۵)

ابن حجر کی التقریب (ص ۲۳۱) جو زبانی کی احوال الرجال (ص ۵۸) اور ابن الجنید کی "سوالات" (ص ۳۳۲) میں اسے ذکر کیا پھر فرمایا: اسے ابو یعلی نے

یہ شیخ نے مجمع الزوائد (ج ۹ ص ۷۱) میں اسے ذکر کیا پھر فرمایا: اسے ابو یعلی نے روایت کیا اس کی سند میں الحضر بن حمید الکندی ہے اور وہ متروک ہے۔ اتنی ابن حجر نے الطالب العالیہ (ج ۲ ص ۸۲، ۸۳) میں اسے ذکر کیا اور کہا کہ اسے ابو یعلی نے روایت کیا ہے۔

اس کا ایک موقوف شاہد بھی سیدنا علی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ اسے ابن ابی شیبہ نے المصنف (ج ۲ ص ۱۳۸) اben سعد نے "الطبقات الکبریٰ" (ج ۲ ص ۸۵) (یعقوب بن سفیان) الفارسی نے المعرفۃ والترغیب (ج ۲ ص ۵۳۰) اور ابو الفتحیم نے اخبار اصحابہ (ج ۲ ص ۵۲) میں ابو الحسن ری کی سند سے روایت کیا کہ انہوں نے کہا: سیدنا علی رضی اللہ عنہ سے لوگوں نے کہا: ہمیں سلمان قاری رضی اللہ عنہ کے متعلق خبر دیں تو آپ نے فرمایا: (سلمان رضی اللہ عنہ) نے اول و آخر کا علم پالیا، وہ ایسا سمندر ہیں کہ جس کی گہرائی لا محدود ہے اور وہ ہم اہل بیت میں سے ہیں۔

اس کی بھی سند ضعیف ہے اس لئے کہ ابو الحسن ری سعید بن فیروز الطائی نے (سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو) نہیں پایا جیسا کہ ابو حاتم وغیرہ نے بتایا ہے لہذا یہ سند منقطع ہے۔ حوالے: دیکھئے ابن ابی حاتم کی المرائل (ص ۲۸) اور العلائی کی جامع التحصیل (ص ۱۸۳) ابن حجر نے تہذیب العجذیب (ج ۲ ص ۶۵) میں ابو الحسن ری کے احوال میں بیان فرمایا: کہ ابن سعد نے کہا: یہ ابن الاشعث کے ساتھ ۸۳ھ میں قتل ہوئے، یہ کثیر الحدیث تھے اپنی حدیث میں ارسال کرتے اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے جب کہ ان میں سے اکثر سے ان کا ساع ثابت نہیں، پس ان کی جواہادیث ساع پر محبوں ہیں تو وہ حسن ہیں، اور جس میں ساع کا ثبوت نہیں تو وہ ضعیف ہیں۔ اتنی (چونکہ انہوں نے سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو) نہیں پایا تو ساع ثابت نہیں اس لئے یہ واقعہ بھی ضعیف ہے / مترجم)

طبرانی نے مجمع الکبیر (ج ۲ ص ۲۱۳) میں اسے "ابراهیم بن یوسف الصیر فی: ثنا علی بن عابس عن الأعمش عن عمرو بن مرة و اسماعیل بن أبي خالد عن قیس بن أبي حازم قال: سئل علی بن أبي طالب" کی سند سے روایت کیا ہے۔ اس کی سند بھی سخت ضعیف ہے اور اس کی تین علیتیں ہیں:

پہلی علت: (یعنی وجہ ضعف) علی بن عابس الاسدی ہے اس کے متعلق ابن معین نے فرمایا: لیس بشی ای پچھلی نہیں، السائی...، ابن عدی اور ابن مجرنے فرمایا: یہ ضعیف ہے۔ جوزجانی نے فرمایا: یہ ضعیف الحدیث اور کمزور راوی ہے۔ ابن حبان نے فرمایا: اس کی غلطیاں حد سے بوجھی ہوئی ہیں اس لئے یہ روایت میں "ترک" کا مستحق ہے یعنی اس کو ترک کر دیا جائے اس سے روایت نہیں لائے اور الساجی نے فرمایا کہ اس کے پاس منکر روایات ہیں۔

دوسری علت: ابراہیم بن یوسف الصیر فی ہیں جو کہ صدقہ ہیں لیکن اس میں پچھلے ضعف ہے۔

[تبیہ: ابراہیم بن یوسف الصیر فی صدقہ حسن الحدیث ہے۔ جمہور محدثین نے اس کی توثیق کی ہے۔ اس پر ابو عبد الرحمن الغوزی کی جرح غیر مقبول ہے /حافظ زیر علی زئی]

تیسرا علت: الأعمش سلیمان بن مهران الاسدی ہیں اور یہ مدرس ہیں اس روایت کو انہوں نے عن سے بیان کیا اور سماع کی تصریح نہیں کی۔

[حافظ ذہبی نے میزان الاعتداں (۲۱۲/۲) میں اعمش کے ترجمہ میں کہا کہ "وہ مدرس ہیں اور کبھی کبھی ضعیف سے بھی تدليس کرتے تھے، پس جب حدثانہ کہیں تو اس پر کوئی کلام نہیں ہے۔ جب عن کہیں تو تدليس کا احتمال ہے۔"]

حوالہ: دیکھئے ابن حجر کی تہذیب (ج ۲ ص ۳۰۱) اور انہی کی تقریب (ص ۵۹، ۲۵۲) اور تعریف القدیس (ص ۶۷) سیوطی کی اسماء المنسین (ص ۹۸) اور ابن الجمی کی آئینہن لاسماء المنسین (ص ۳۱) اور المقدی کی قصیدۃ فی المنسین (ص ۳۸) الانصاری کی الاتحاف (ص ۲۹)

اس روایت کو طبرانی نے مجمع الکبیر (ج ۲ ص ۲۱۳) میں بھی روایت کیا ہے، اسی طرح

بُشِّرَوْفَاقْعَادَتْ كَجِيْتَ

ابو قحیم نے حلیۃ الاولیاء (ج اص ۱۸۷) میں ”جان بن علی: شا عبد الملک بن جرج عن أبي حرب بن أبي الأسود عن أبي زعیم عن زاذن الكندي“ کی سند سے روایت کیا ہے کہ ایک دن ہم سیدنا علیؑ کے ہاں تھے... (پھر اسے ذکر کیا)  
اس کی سند بھی سخت ضعیف ہے اس کی دو علیمیں ہیں:  
**چہلی علت:** جان بن علی اعززی ہیں۔

اس کے متعلق امام ابن معین نے فرمایا: اس کی حدیث کچھ بھی نہیں۔ جوزجانی نے فرمایا: حدیث میں کمزور راوی تھا۔ نسائی و دارقطنی نے فرمایا: ضعیف تھا امام بخاری نے فرمایا: یہ محدثین کے نزدیک قوی نہ تھا، اور ابن جان نے کہا: یہ کھلی غلطیاں کرنے والا تھا، اس کے معاملے میں توقف ضروری ہے۔

**دوسری علت:** عبد الملک بن جرج مدوس ہیں انہوں نے (بشرط صحبت) اس روایت کو عن سے بیان کیا اور سماع کی تصریح نہیں کی۔

حوالہ: دیکھئے ابن جان کی کتاب الحجر و حسین (ج اص ۲۶۱) ابن حجر کی تقریب (ج اص ۳۶۳، ۱۶۹) و تعریف القدیم (ص ۹۵) جوزجانی کی احوال الرجال (ص ۷۰) ابن الجوزی کی الفضفاء (ج اص ۱۸۷) ابن الجنید کے سوالات (ص ۳۶۲، ۲۸۲) دارقطنی کی الفضفاء (ص ۷۰) نسائی کی الفضفاء (ص ۸۹) امام بخاری کی التاریخ الکبیر (ج ۳ ص ۸۸) اور انہی کی الفضفاء الصیر (ص ۶۷) ابن الجبی کی اتنیں لاسماء المسلمين (ص ۱۰۱) المقدسی کا قصیدۃ فی الدالین (ص ۳۹) الانصاری کی الاتحاف (ص ۳۷) خطیب بغدادی نے اسے ”الموضع“ (ج اص ۲۶۲) میں بطریق ”ابوعلی الحسن بن الحسین بن العباس العسالی: أخبرنا سعد بن محمد بن إسحاق الصیر فی: حدثنا الحسین بن عمر الشفی: حدثنا مسروق بن الرزبان: حدثنا شریک عن عثمان بن أبي زرعة عن سالم بن أبي الجعد قال: سل علی بن ابی طالب“ روایت کیا۔

اس کی سند بھی اجنبی کمزور ہے اس کی چار علیمیں ہیں:  
**چہلی علت:** الحسن بن الحسین بن العباس العسالی...

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

دوسری علت: شریک بن عبد اللہ القاضی ہیں۔ یہی الحفظ تھے یعنی موعِ حافظ کا شکار تھے۔  
 تیسرا علت: سالم بن الجعد نے سیدنا علیؑ کو نہیں کوئی پایا تھا۔  
 چوتھی علت: مسروق بن المرزبان ہے: اس سے متعلق ابو حاتم نے فرمایا: یہ قوی نہیں ہے۔  
 حوالے: دیکھئے ذہبی کی میزان الاعتدال (ج ۸ ص ۲۴) انہی کی الاکاشف (ج ۳ ص ۱۲۱)  
 ابن ابی حاتم کی البحر والتعدیل (ج ۳۹ ص ۷۸) خطیب کی تاریخ بغداد (ج ۷ ص ۳۰۰)  
 ابن الجوزی کی الفتحاء (ج ۳ ص ۱۱۶) ابن ابی حاتم کی المراسیل (ص ۷۰) اور العلائی کی  
 جامع التحصیل (ص ۱۷۹)

### چھٹا قصہ: خالد بن عبد اللہ القسری کا الجعد بن درہم کے ساتھ قصہ

”میں خالد بن عبد اللہ القسری کے پاس عید الاضحیٰ کے دن واسط (مقام) پر  
 حاضر ہوا تو خالد القسری نے کہا: لوٹ جاؤ اور قربانی کرو اللہ تعالیٰ تم سے  
 (تمہارا یہ عمل) قبول فرمائے، یقیناً میں تو جعد بن درہم کی قربانی کرنے والا  
 ہوں (یعنی اس کو زنجیر کروں گا اس لئے کہ) اس کا یہ زعم ہے کہ اللہ تعالیٰ  
 نے سیدنا ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو (اپنا) خلیل نہیں بنایا تھا اور نہ ہی سیدنا  
 موسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام سے کلام فرمایا اللہ تعالیٰ اس کی اس بات سے جو  
 جعد بن درہم کہتا ہے، بہت زیادہ بلند ہے (یہ اس کا اللہ پر جھوٹ ہے) پھر وہ  
 اترے اور انہوں نے جعد بن درہم کو زنجیر کیا۔“

### [خت صعیف قصہ ہے]

**بیخیج:** اس روایت کو امام بخاری نے التاریخ (ج ۲ ص ۲۲) خلق افعال العباد (ص ۱۲)  
 بیہقی نے السنن الکبریٰ (ج ۰ ص ۲۰۵) اور ”الاسماء والصفات“ (ص ۳۵۰) داری نے الرد  
 علی الچمیہ (ص ۷۱) اور الرد علی المریمی (ص ۱۱۸) الالاکلائی نے شرح اصول اعتقاد اہل  
 السنۃ والجماعۃ (ج ۲ ص ۳۱۹) الاجرجی نے الشریعة (ص ۷۸، ۹۷، ۲۳۸، ۹۷) المزی نے تہذیب  
 الکمال (ق ۱/۳۱۹) میں اور (حدیث) النجاد نے ”الرد علی من یقول القرآن مخلوق“  
 (ص ۵۲) میں ”القاسم بن محمد: شا عبد الرحمن بن محمد بن جبیب عن ابیہ عن جده قال“ کی سند  
 محکمہ دلائل وبرایین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

سے روایت کیا اور یہ قصہ ذکر کیا۔

[تعمیر: ”شرح اصول اعتقاد اہل السنۃ والجماعۃ“ کے نام سے، لاکائی سے منسوب کتاب پاسند صحیح ثابت نہیں ہے۔ اس کتاب کا بنیادی راوی احمد بن علی بن الحسین بن زکریا الطرشی شیخ سخت ضعیف و مجدوج راوی ہے۔ محدث ابو طاہر استفانی نے اس کی توثیق کی ہے لیکن شجاع الدینی، ابو القاسم بن اسرار قدی وغیرہما جمہور نے اس پر جرح کی ہے۔ محمد بن ناصر اسے کذاب بھتت تھے۔ دیکھئے (سان الامر ان ج ۱ ص ۲۲۸، ۲۲۷) ]

البذا اس غیر ثابت کتاب سے اصول میں استدلال کرنا صحیح نہیں ہے / زیر علی زئی [

اس کی سند سخت ضعیف ہے اس کی دو علیمیں ہیں:

پہلی علت: اس کی سند میں عبدالرحمٰن بن محمد ہیں جو صرف ”مقبول“ (یعنی مجہول الحال مستور)، راوی ہیں جیسا کہ ابن حجر کی التقریب (ص ۳۲۹) میں ہے اور مقبول کی روایت متابعت میں تو قابل قبول ہوتی ہے لیکن تفرد کے وقت (یعنی مقبول راوی جب اپنی روایت میں منفرد ہو) جیسا کہ اس روایت میں ہے تو یہ (راوی) لین الحدیث (ضعیف راوی) ہے جیسا کہ (تقریب کے) مقدمہ (ج ۱ ص ۶۷) میں ابن حجر نے لکھا ہے۔ ذہبی نے فرمایا: یہ پچھا نہیں جاتا۔ دیکھئے میران الاعتدال (ج ۳ ص ۲۹۹)

دوسری علت: محمد بن حبیب ہے، یہ مجہول راوی ہے جیسا کہ ابن حجر کی تقریب التہذیب (ص ۲۷۳) اور ذہبی کی میران الاعتدال (ج ۳ ص ۳۲۸) میں لکھا ہوا ہے۔

اس روایت کو ابن ابی حاتم نے الرد علی الچمیتی میں روایت کیا، جیسا کہ حافظ ذہبی کی کتاب الحلو (الحضر ص ۱۳۲) میں بطریق ”عیسیٰ بن ابی عمران الرملی: حدثنا آیوب بن سوید عن السری بن یحینی قال: خطبنا خالد القسروی:“ کی سند سے روایت کیا اور اس قصہ کا ذکر کیا۔

اس کی سند بھی سخت ضعیف ہے اور اس کی بھی دو علیمیں ہیں:

پہلی علت: عیسیٰ بن ابی عمران الرملی ہے۔ ابن ابی حاتم نے رملہ (مقام) پر اس سے (روایات) لکھیں، جب ان کے والد ابو حاتم نے اس کی حدیث کو دیکھا تو فرمایا: ”اس کی

حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ یہ سچا نہیں، تو اس سے روایت کرتا چھوڑ دیا۔  
دیکھئے الجرح والتعديل (ج ۱ ص ۲۸۳) اور ذہبی کی میزان الاعتدال (ج ۲ ص ۳۳۹)  
دوسری علت: ایوب بن سوید ہے اس کے متعلق عبد اللہ بن المبارک نے فرمایا: اسے اپنے  
حال پر چھوڑ دو۔ یعنی بن مسیم نے فرمایا: یہ سچا نہیں ہے یہ حدیثیں چوری کرتا تھا۔ امام  
بغاری نے فرمایا: محمد میں اس کے متعلق کلام کرتے تھے۔ جوز جانی نے فرمایا: وہی  
الحدیث (حدیث میں) کمزور ہے۔ امام احمد، الساجی اور ابو داؤد نے فرمایا: ضعیف ہے، نسائی  
نے فرمایا: یہ ثقہ نہیں ہے۔ ایوب حاتم نے فرمایا: لین الحدیث۔

حوالہ: دیکھئے تہذیب التہذیب (ج ۱ ص ۳۵۲) میزان الاعتدال (ج ۱ ص ۲۸۷) ابن  
الجوzi کی الضعفاء (ج ۱ ص ۱۳۰) سوالت ابن الجنید (ص ۲۰۷) امام ذہبی کی الاکشاف  
(ج ۱ ص ۹۳) ڈاکٹر نجم عبدالرحمٰن کی "مجموع الجرح والتعديل لرجال السنن الکبری" (ص ۲۲)  
اور جوز جانی کی احوال الرجال (ص ۱۵۵) تاریخ ابن مسیم (ج ۲ ص ۳۵۱) ابن عبد الہادی  
کی بحر الدلیل (ص ۷۷) ابن عدی کی الکامل (ج ۱ ص ۳۵۱)

### ساتواں قصہ: سیدنا غلبہ بن حاطب رضی اللہ عنہ کا قصہ

سیدنا غلبہ نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کی کہ اے اللہ کے رسول! اللہ  
تعالیٰ سے دعا کیجئے کہ اللہ تعالیٰ مجھے مال عطا فرمائے، تو آپ ﷺ نے  
فرمایا: تجھ پر تجہب! اے غلبہ تمہوڑا مال کہ جس پر تو اللہ تعالیٰ کاشکرا دا کرتا  
رہے بہتر ہے اس بہت زیادہ مال سے کہ جس پر (کاشکرا دا کرنے کی) تو  
طااقت نہ رکھتا ہو۔ کیا تو رسول اللہ ﷺ کی طرح نہیں ہوتا چاہتا؟ اللہ تعالیٰ  
کی قسم! اگر میں اللہ سے اس بات کا سوال کروں کہ اللہ تعالیٰ میرے لئے  
پہاڑوں کو سونے چاندی کا بنادے تو یہ بن جائیں۔

غلبہ (رضی اللہ عنہ) پھر لوٹ کر آپ کی طرف آئے اور عرض کی کہ اے اللہ کے رسول!  
میرے لئے دعا کیجئے کہ اللہ تعالیٰ مجھے مال عطا فرمائے، اللہ کی قسم! اگر اللہ تعالیٰ نے مجھے  
مال عطا فرمایا تو میں ہر حق دار کو اس کا حق ضرور دیا کروں گا، تو اللہ کے رسول ﷺ نے

فرمایا: اے اللہ! شعبہ کو مال عطا فرماء، اے اللہ! شعبہ کو مال عطا فرماء، اے اللہ! شعبہ کو مال عطا فرماء۔

(راوی نے) کہا کہ شعبہ نے کچھ بکریاں لیں، تو وہ اس طرح نشوونما پائیں جس طرح کہ کیڑے مکوڑے نشوونما پاتے ہیں، (یہ بکریاں اس قدر بڑھ گئیں) کہ مدینہ کی جگہ ان کے لئے تجھ ہو گئی اور وہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ نماز ادا کرتے۔

پھر وہ انہیں لے کر مدینہ سے کچھ دور چلے گئے، وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوتے پھر ان بکریوں کی طرف چلے جاتے، یہاں تک کہ مدینہ منورہ کی چڑا گاہیں ان پر تنگ ہوئیں تو وہ ان بکریوں کو لے کر کچھ اور دور چلے گئے پھر صرف جمعہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوتے اور پھر ان بکریوں کی طرف تکل جاتے، پھر وہ بکریاں کچھ اور زیادہ ہوئیں تو وہ اور بھی دور چلے گئے انہوں نے باجماعت نماز اور جمعہ ترک کر دیا (بھی کبھی قافی گزرتے) تو وہ سوار لوگوں سے ملتے اور پوچھتے کہ تمہارے پاس دین کی باتوں میں سے (کوئی ثقیل بات) ہے اور لوگوں کا کیا حال ہے؟

اور اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ پر یہ آیت نازل فرمائی:

«خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُظَهِّرُ هُمْ وَتُرْكِيْهُمْ بِهَا»

”آپ ان کے مالوں میں سے صدقہ لیجئے، جس کے ذریعہ سے آپ انہیں پاک صاف کریں اور ان کا ترزیک یہ کیجئے۔“ (۹/التوبۃ: ۱۰۳)

تو رسول اللہ ﷺ نے صدقات جمع کرنے کے لئے انصاریوں میں سے ..... اور بنی سلیم کے ایک شخص (بنی اللہ) کو مقرر فرمایا۔ اور انہیں آپ ﷺ نے صدقات (یعنی زکوٰۃ) کی سنت اور احکامات لکھوادیے اور انہیں حکم دیا کہ وہ لوگوں سے صدقات (زکوٰۃ) وصول کریں اور شعبہ (شیعہ) کے پاس بھی جائیں اور ان سے ان کے مال کی زکوٰۃ وصول کریں۔ انہوں نے ایسا ہی کیا یہاں تک کہ شعبہ (شیعہ) کے پاس پہنچے تو انہیں رسول اللہ ﷺ کی لکھی ہوئی تحریر دکھائی، شعبہ نے فرمایا: تم لوگوں سے زکوٰۃ وصول کرو جب ان سے فارغ ہو جاؤ تو میرے پاس آ جانا۔ انہوں نے ایسا ہی کیا (جب وہ آئے) تو شعبہ

(بڑی نیشن) نے کہا۔ اللہ کی قسم! یہ (زکوٰۃ کا وصول کرنا) تو جزیہ ہی کا بھائی ہے (یعنی جزیہ کی قسم ہے) تو وہ زکوٰۃ وصول کرنے والے مل پڑے، جب رسول اللہ ﷺ سے آکر ملے [اور انہیں یہ بات بتلا دی کہ تغلبہ (بڑی نیشن) تو یہ کہتے ہیں] تو اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول ﷺ پر (یہ آیت) نازل فرمائی:

«وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لِئِنْ أَنْتَ مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَدِّقُنَّ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الظَّالِمِينَ»

اور ان میں ایسے بھی ہیں جنہوں نے اللہ سے یہ عہد کیا کہ اگر اللہ نے اپنے فضل سے ہمیں عطا کیا تو ہم ضرور صدقات دیں گے۔ (یکذبون) تک۔

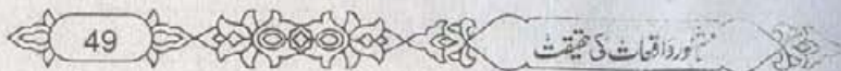
یعنی۔ یہ جھوٹ بولتے ہیں۔ (۹/التوبۃ: ۷۷-۷۵)

تو کہا کہ تغلبہ (بڑی نیشن) کے ایک قریبی انصاری صحابی سوار ہوئے اور ان تک پہنچ اور ان سے کہا۔

”تیرا ناس ہو! اے تغلبہ! تو توہاک ہو گیا، اللہ تعالیٰ نے تیرے متعلق قرآن مجید میں یہ نازل فرمایا ہے۔“

پس تغلبہ (بڑی نیشن) اپنے سر پر خاک ڈالتے ہوئے اور یہ کہتے ہوئے آئے: اے اللہ کے رسول! اے اللہ کے رسول! (میں نہیں) (لیکن) اللہ کے رسول ﷺ نے ان سے ان کی زکوٰۃ قبول نہیں کی یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی روح قبض فرمائی یعنی رسول اللہ ﷺ نے زندگی بھر ان کی زکوٰۃ قبول نہیں کی۔

رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد تغلبہ (بڑی نیشن) سیدنا ابو بکر صدیق (بڑی نیشن) کے پاس آئے (انہیں زکوٰۃ دی) اور کہا کہ: اے ابو بکر! آپ میری قوم کا میرے متعلق رویہ اور رسول اللہ ﷺ کے ساتھ میرے تعلق کو جانتے ہیں، میری زکوٰۃ قبول کیجئے تو سیدنا ابو بکر صدیق (بڑی نیشن) نے قبول کرنے سے انکا رکر دیا۔ پھر سیدنا عمر فاروق (بڑی نیشن) کے (دور خلافت میں ان کے) پاس آئے تو انہوں نے بھی وصول کرنے سے انکا رکر دیا پھر سیدنا عثمان (بڑی نیشن) کے (دور خلافت میں ان کے) پاس آئے تو انہوں نے بھی انکا رکر دیا پھر سیدنا



عہد ان طیفوں کے دور خلافت میں شعبہ فوت ہو گئے۔

[یہ روایت من گھرست ہے]

**نہجۃ النجح:** اس روایت کو طبرانی نے "المجمع الکبیر" (ج ۲۸ ص ۲۶۰) / "الاحادیث الطوال" / "اجماع الکبیر" (ج ۵۵ ص ۲۲۵) ابو نعیم نے "معرفۃ الصحاۃ" (ج ۳ ص ۲۷۲) طبری نے اپنی تفسیر (ج ۱۳ ص ۳۷۰) ابن اشیر نے "اسد الغابۃ" (ج ۱ ص ۲۸۲) یعنی نے "دلائل النبوة" میں (ج ۵ ص ۲۸۹) الواحدی نے اسباب النزول (ص ۲۹۰) ابن عبد البر نے "الاستیعاب" (ج ۲ ص ۳۱۲) میں مختصر، بغوی نے اپنی تفسیر (ج ۲ ص ۳۱۲) اور ابن حزم نے مختصر انھلی (ج ۱۱ ص ۲۰۸) میں مختلف سندوں سے "عن معان بن رفاعة عن أبي عبد الملک علي بن يزيد الراہبی عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبي أمة الباهلي عن شعبة بن حاتم" کی سند سے اس قصہ کے ساتھ بیان کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: یہ سند انہلی کمزور ہے اس کی دو علتیں ہیں:

**پہلی علت:** معان بن رفاعة السلامی ہے جو لین الحدیث (ضعیف) ہے اور بہت زیادہ ارسال کرتا ہے۔

**دوسری علت:** علی بن یزید الراہبی ہے اس پر شدید جرح ہے۔

امام بخاری نے اس کے متعلق فرمایا کہ یہ منکر الحدیث ہے دارقطنی، البرقی اور الازدی نے اسے متروک قرار دیا۔ اور ابو حاتم نے فرمایا یہ ضعیف ہے، اس کی احادیث منکر ہیں۔ نسائی نے فرمایا کہ متروک راوی ہے۔ اور ابو زرعة نے فرمایا کہ یہ توئی نہیں، ابو نعیم نے فرمایا کہ یہ منکر الحدیث ہے۔ حاکم نے فرمایا: ذاہب الحدیث (حدیث میں گیا گزرنا ہے) جوز جانی نے فرمایا کہ میں نے بہت سے ائمہ کرام کو دیکھا کہ وہ اس کی احادیث جو یہ روایت کرتا ان کا انکار کرتے تھے۔

**حوالہ:** دیکھئے تہذیب (ج ۷ ص ۳۲۶) تقریب (ج ۲ ص ۵۳۷) فتح الباری (ج ۱۰ ص ۵۳۰) میزان الاعتدال (ج ۲ ص ۸۱) ابن الجوزی کی الضعفاء (ج ۲ ص ۲۰۰) اور جوز جانی کی احوال الرجال (ص ۱۶۵)

مشہور واقعاتی حقیقت

ابن حزم نے الحکمی (ج ۱۰۸ ص ۲۰۸) میں اس حدیث کو سنن مذکور کے ساتھ ذکر کرنے کے بعد فرمایا: ”وَهَذَا باطلٌ بِلَا شَبَهٍ يَا باطلٌ قَصْدٌ“

علامہ العراقي نے احیاء العلوم کی تخریج (ج ۳ ص ۳۷۲) میں فرمایا: ”طبرانی نے ضعیف سنن سے اس کو روایت کیا۔“ حافظ ابن حجر نے تخریج احادیث الکشاف (ص ۷۷) میں اسی سنن مذکور کے ساتھ اس حدیث کو ذکر کرنے کے بعد فرمایا: ”وَهَذَا إسنادٌ ضعيف جداً“ یعنی ضعیف سنن ہے۔

علامہ پیغمبری نے جمیع الزوائد (ج ۷ ص ۳۲) میں اس قصہ کو ذکر کیا پھر فرمایا کہ اس حدیث کو طبرانی نے روایت کیا اس کی سنن میں علی بن یزید الالہانی ہے اور وہ متروک ہے۔ لیکن اس روایت کو طبری نے اپنی تفسیر میں (ج ۱۴ ص ۳۷۰) اور پیغمبری نے ”دلائل النبوة“ (ج ۵ ص ۲۸۹) میں ”محمد بن سعد قال: حدثني أبي قال: حدثني عمِي الحسين بن الحسن بن عطية قال: حدثني أبي عن أبيه عطية بن سعد عن ابن عباس“ کی سنن سے روایت کیا کہ ابن عباس رضي الله عنهما نے آیت وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ أَيْنَ أَنَا مِنْ قَضِيلٍ کے متعلق فرمایا کہ انصاریوں میں سے ایک شخص تھے انہیں غلبہ رضي الله عنهما کہا جاتا تھا، ایک مجلس میں حاضر ہوئے اور فرمایا: اگر اللہ تعالیٰ نے مجھے اپنے فضل سے (مال) عطا فرمایا تو میں ہر حقدار کو اس کا حق دوں گا، صدقہ کروں گا اور رشتہ داروں کو بھی دوں گا، اللہ تعالیٰ نے انہیں آزمائش میں بٹلا کیا اور انہیں مال عطا فرمایا، پس انہوں نے اللہ تعالیٰ سے وعدہ خلافی کی، پس اللہ تعالیٰ ان کی اس وعدہ خلافی پر ان سے ناراض ہوا، تو اللہ تعالیٰ نے ان کے حال کو بیان کرتے ہوئے قرآن میں یہ فرمایا کہ ”وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ الْآيَةَ إِلَى قَوْلِهِ: (يَكْذِبُونَ)

مؤلف نے کہا: اس کی سنن انتہائی تاریک ہے (اور) ضعف کی کمی و جوہات کے ساتھ مسلسل ہے۔

پہلی علت: محمد بن سعد الغوفی ہیں ان کے متعلق خطیب نے فرمایا: حدیث میں کمزور تھا۔ دوسری علت: اس کا والد ہے، امام احمد نے اس کے متعلق فرمایا کہ یہ ”جهنمی“ ہے، اور فرمایا

مشهور اقحاث کی حقیقت  
کہ یہ ایسے لوگوں میں سے نہیں کہ اس سے روایت لکھنے میں تسلیم بردا جائے نہ ہی اس کا یہ مقام ہے، اس بات کو خطیب نے بیان فرمایا۔

تیسرا علت: الحسین بن الحسن بن عطیہ العوفی ہے، اسے سعین بن معین وغیرہ نے ضعیف قرار دیا، ابن حبان نے فرمایا: اسی روایتیں بیان کرتا ہے جن پر اس کی متابعت نہیں کی جاتی، اس کی روایت سے جدت لینا جائز نہیں، ابو حاتم نے اسے ضعیف الحدیث قرار دیا، اور جوزجانی نے فرمایا: واهی الحدیث ہے، نسائی نے ضعیف کہا، ابن سعد نے فرمایا: اس نے بہت سی احادیث سنی ہیں، حدیث میں ضعیف تھا۔

چوتھی علت: الحسن بن عطیہ العوفی ہے، اس کے متعلق ابو حاتم نے فرمایا: ضعیف الحدیث، بخاری نے فرمایا: یہ کچھ نہیں، ابن حبان نے فرمایا: منکر الحدیث ہے، میں نہیں جانتا کہ اس کی احادیث میں مصیبتو خود اس کی طرف سے ہے یا اس کے والد کی طرف سے یا ان دونوں ہی کی طرف سے ہے کیونکہ اس کے والد حدیث میں کچھ بھی نہیں، پس یہیں سے اس کا معاملہ مشتبہ ہوتا ہے اس کو ترک کر دینا لازم ہے، ابن حجر نے کہا: یہ ضعیف ہے۔

پانچویں علت: عطیہ بن سعد العوفی ہے، اسے ثوری نے ضعیف قرار دیا، اسی طرح ہشیم، سعین بن معین، احمد، (ابو حاتم) الرازی، النسائی، ابن عدری، ابو زرعہ، الذہبی اور ابن حجر نے ضعیف قرار دیا۔

حوالے: ابن حجر کی فتح الباری (ج ص ۳۱۲ و ح ۱۲ ص ۵ و ح ۱۳ ص ۳۰۵ و ح ۱۰۲ ص ۱۰۲) تہذیب (ج ص ۲۵۵، ح ۷ ص ۲۰۰) تقریب (ج ص ۱۶۲) ابن الجوزی کی الضعفاء (ج ۲ ص ۱۸۰) ابن حبان کی کتاب الحجر و حین (ج ص ۲۳۲) خطیب کی تاریخ بغداد (ج ۹ ص ۱۲۶) عقیلی کی الضعفاء (ج ۳ ص ۳۵۹) اور ابن عدری کی الکامل (ج ۵ ص ۷۰۰)

ثعلبہ بن حاطب رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب یہ قصہ باطل و محض من گھڑت ہے، اہل علم نے بیان کیا کہ تعلبہ بن حاطب رضی اللہ عنہ جلیل القدر بدربی صحابی ہیں، اور یہ بات ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "لا ید خل النار أحد شهد بدرأ او الحدبیة" بدرو حدیبیہ میں شامل ہونے والا کوئی شخص جہنم میں داخل نہیں ہوگا۔ (صحیح مسلم، عن جابر رضی اللہ عنہ)

(ج ۲۳۹۵ باب غلط آخر)

[تبیہ: صحیح مسلم میں فوزی کے بیان کردہ الفاظ موجود نہیں ہیں بلکہ صحیح مسلم میں یہ لکھا ہوا ہے کہ: "لَا يَدْخُلُهَا إِنَّهُ شَهِدٌ بِدَرْأِ الْحَدِيبَةِ" وہ جہنم میں داخل نہیں ہو گا کیونکہ بے شک وہ بدر اور حدیبیہ میں شامل تھا۔]

اور نبی ﷺ نے اپنے رب عزوجل کا کلام بیان کرتے ہوئے فرمایا: "إِذْ أَمْلَأْتُ الْمُكَفَّرَاتِ  
فَقَدْ غَفَرْتُ لَهُمْ" (اے اہل بدر) تم جو چاہو عمل کرو یقیناً میں تمہاری بخشش کر چکا ہوں۔

(صحیح بخاری: ۷۰۰ ص ۳۰۰ و صحیح مسلم: ۲۳۹۳)

اب جواس مقام و مرتبہ پر فائز ہو اللہ سبحانہ و تعالیٰ کس طرح اس کے دل میں نفاق باقی چھوڑ سکتا ہے؟

عرض مترجم: جلیل القدر بدربی صحابی سیدنا شعبانہ بن حاطب ڈالنگٹ سے متعلق اس گھرے ہوئے واقع کی اسنادی حیثیت آپ کے سامنے ہے، الشیخ یوسف بن محمد بن ابراہیم العینی فرماتے ہیں:

اس کے متن میں بھی نکارت پائی جاتی ہے جس کی تخلیص دو حصول میں پیش کرتا ہوں:

اول: یہ قصہ قرآن مجید اور سنت رسول ﷺ کے بھی مخالف ہے۔ اس لئے کہ قرآن مجید و سنت رسول ﷺ میں توبہ کرنے والے کی توبہ کی قبولیت وارد ہوئی ہے۔ اس وقت تک کہ جب تک توبہ کرنے والا سکرات کے عالم میں نہ آجائے اور جب تک سورج مشرق کے بجائے مغرب سے طلوع نہ ہو جائے جبکہ اس قصہ سے اس کے بر عکس یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور خلفاءٰ شلاشہؑ نے ان کی توبہ کو قبول نہ کیا۔

دوم: یہ قصہ احادیث ثابتہ کے بھی خلاف ہے۔ بزر بن حکیم اپنے والد سے اور وہ ان کے دادا سے بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

جنگل میں چڑنے والے ہر چالیس اونٹوں پر ایک بنت لیون واجب ہے اور اپنی جگہ سے اونٹ علیحدہ علیحدہ نہ کئے جائیں جو شخص اجر و ثواب کی نیت سے زکوٰۃ ادا کرے گا اس کو تو ثواب ملے گا اور جو شخص زکوٰۃ ادا نہیں کرے گا تو ہم اس شخص سے زکوٰۃ بھی وصول کریں گے

اور اس کا آدھا مال بھی اور محمد ﷺ کے گھر والوں کا اس میں کوئی حصہ نہ ہو گا۔

(مُنْابِيٰ داؤد: ۱۵۷۵، احمد: ۲۵۵)

استاذ محترم حافظ زیر علی زمی نے بھی اس قصہ کو موضوع مردوں قرار دیتے ہوئے رقم

فرمایا:

”یہ روایت باطل اور مردود ہے، اس روایت پر تفصیلی جرح کے لئے عذاب محمود گمش کی کتاب ”غلبة بن حاطب، الصحبی المفتری علیہ“

ویکھیں (ص ۶۷-۷۳، الحدیث: ۱۳ ص ۱۳)

ان تمام روایات کی تحقیق کا نتیجہ اور خلاصہ یہ ہے کہ سیدنا غلبہ بن حاطب الانصاری رضی اللہ عنہ کے بارے میں یہ قصہ بے بنیاد اور باطل ہے جسے بعض قصہ گو حضرات مزے لے لے کر بیان کرتے ہیں، اس مردود قصے سے سیدنا غلبہ رضی اللہ عنہ بری ہیں۔ (الحدیث: ۱۳ ص ۱۳-۱۵)

**آٹھواں قصہ: سیدنا العلاء بن الحضر می رضی اللہ عنہ کو بحرین بھیجنے کا قصہ**

روایت ہے کہ ”رسول اللہ ﷺ نے جب العلاء بن الحضر می رضی اللہ عنہ کو بحرین بھیجا تو میں ان کے پیچے چلا، میں نے ان میں تین خصلتیں ویکھیں، میں نہیں جانتا کہ ان میں سے کس پر توجہ کروں!

ہم ایک دریا کے کنارے آ کر رکے تو علاء رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اللہ کا نام اور بے خطر داخل ہو جاؤ۔

ہم نے اللہ کا نام لیا اور داخل ہو گئے، پھر ہم نے وہ دریا پار کر لیا اور پانی نے ہمارے اوپر کو قدموں کے تلووں تک بھی ترنیں کیا، جب ہم لوٹے تو ان کے ساتھ ایک بے آب و گیاہ زمین پر چلتے لگئے اور ہمارے پاس پانی نہ تھا، ہم نے ان سے شکایت کی تو انہوں نے دور کعت نماز پڑھی پھر دعا کی، آسمان پر ڈھال کی طرح سخت بادل تھے، پھر ان بادلوں نے اپنے دھانے کھول دیئے خوب بارش ہوئی تو ہم نے پانی حاصل کیا، اور جب وہ (دوران

سفر) فوت ہوئے تو ہم نے انہیں ریت میں دفن کر دیا، پھر ہم تھوڑی ہی دور چلے تھے کہ ہم نے کہا اگر کوئی درندہ آگیا تو انہیں کھالے گا، تو ہم ان کی طرف لوٹ کر آئے، ہم نے انہیں ان کی قبر میں نہ پایا۔

[یہ سخت مکر روایت ہے]

**ہجتیج:** اس روایت کو ابو عیم نے دلائل النبوة (ج ۲ ص ۳۷۵) طبرانی نے اجمام الکبیر (ج ۱۸ ص ۹۵) اور اجمام الصفیر (ج ۱ ص ۲۲۵) میں ”اساعیل بن ابراہیم الھرودی: نا ایی عن ایی کعب صاحب الحریر عن سعید الجریری عن ابی السلیل ضریب بن نقیر عن ابی هریرۃ رضی اللہ عنہ قال:“ کی سند سے بیان کیا، اور اس قصہ کو ذکر کیا۔  
اس کی سند ساقط ہے اور اس کی تین علل میں ہیں:

پہلی علت: ابراہیم الھرودی اسماعیل کا والد مجہول ہے۔

دوسری علت: ابو السلیل ضریب بن نقیر ہے اور یہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ارسال (یعنی منقطع روایت بیان) کر رہا ہے۔

تیسرا علت: سعید بن ابی اس الجریری مخلط ہے۔ (یعنی اس کا حافظ آخری عمر میں خراب ہو گیا تھا)

حوالے: دیکھنے ابھی تہذیب التہذیب (ج ۲ ص ۲۰۱) و تقریب التہذیب (ج ۱ ص ۲۳۳) اور ابن الکیال کی الکواکب الغیرات (ص ۱۷۸)

حافظ یقینی نے مجمع الزوائد (ج ۹ ص ۳۷۶) میں اسے ذکر کیا پھر فرمایا: طبرانی نے اسے اپنی تینوں کتابوں (اجماع الکبیر، الصفیر، الاوسط) میں ذکر کیا۔ اس کی سند میں ابراہیم بن معمر الھرودی، اسماعیل کا والد ہے، اسے میں نہیں جانتا اس (روایت) کے بقیہ رجال ثقہ ہیں۔

حافظ ذہبی نے تاریخ الاسلام میں (ص ۷۱۳) اس (ذکورہ) سند سے اس کو بیان کیا۔ یہی نے دلائل النبوة (ج ۲ ص ۱۵) میں ”ابو عبد الرحمن محمد بن الحسین السلمی: حدثنا محمد بن محمد بن احمد بن راسحاق الحافظ: حدثنا أبوالليث سهل بن معاذ“ تکیی: حدثنا أبو جعفر ادریس بن یونس: حدثنا محمد بن یزید بن سلمة: حدثنا عسکر بن یونس عن عبد اللہ بن عون عن انس بن

ماں ک رضی اللہ عنہ قال: ”کی سند سے روایت کیا اور العلاء بن الحضر میں کے قصہ میں ایک طویل حدیث بیان کی۔۔۔۔۔

مؤلف کہتے ہیں: اور اس کی یہ سند موضوع ہے، اس کی تین علتیں ہیں:

پہلی علت: محمد بن الحسین الحسینی ہے، جو صوفی تھا اور صوفیا کے لئے حدیثیں گھڑا کرتا تھا۔

دوسری علت: ادریس بن یوسف ہے، ابن القطان نے فرمایا کہ اس کا حال پچانا نہیں جاتا۔ (یعنی یہ مجھوں ہے)

تیسرا علت: عبد اللہ بن عون نے (سیدنا) انس بن مالک کو دیکھا تھا لیکن ان سے کچھ بھی نہیں سنا (اس روایت میں یہ انس بن مالک سے بیان کر رہے ہیں یعنی یہ سند منقطع ہے)

حوالے: دیکھئے ذہبی کی سیر اعلام الدبلاء (ج ۷ ص ۲۳۷)، میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۵۲۳) خطیب کی تاریخ بغداد (ج ۲ ص ۲۳۸)، ابن حجر کی لسان المیزان (ج ۱ ص ۳۳۵) و ج ۵ ص ۱۳۰) ابن ابی حاتم کی المرائل (ص ۹۹) اور العلائی کی جامع التحصیل (ص ۳۱۵)

نوال قصہ: نبی کریم ﷺ اور ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی مدینہ

### ترشیف آوری کا قصہ

جب رسول اللہ ﷺ مدینہ ترشیف لائے تو مدینہ کی خواتین و بچے یہ کہنے لگے:

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا

مادعا لله داع [ضعیف روایت ہے]

بنجیج: امام بنجیج نے اسے دلائل الدبوة (ج ۲ ص ۵۰۶) میں ”ابو عمرو الأدیب“

قال: أخبرنا أبو بكر الإسماعيلي قال: سمعت: أبا خليلة يقول: سمعت  
ابن عائشة“ کی سند سے روایت کیا اور یہ قصہ بیان کیا۔

مؤلف کہتے ہیں: اس کی یہ سند معخل (منقطع) ہے، اس کی سند میں سے تین سے زیادہ راوی ساقط ہیں۔

ابن عائشہ کا نام عبد اللہ بن محمد بن حفص ہے، انہوں نے یہ حدیث مرسل (یعنی

مقطوع) بیان کی ہے۔

حوالہ: دیکھئے تقریب العہد یہ (ج اص ۳۷۲ رقم ۲۳۳۲)

مؤلف کہتے ہیں کہ حافظ العرائی نے احیاء العلوم کی احادیث کی تجزیہ (ج اص ۲۷۲ رقم ۲۷۲) میں یہی علت (وجہ ضعف) بیان کی ہے۔ انہوں نے کہا کہ تبیین نے دلائل الدبوة میں اس حدیث کو ابن عائشہ سے معصل (یعنی مقطوع) بیان کیا۔

حافظ ابن حجر نے فتح الباری (ج اص ۱۲۹) میں فرمایا: ہم سے الحکیمات میں مقطوع سند کے ساتھ خواتین کے اس قول کو روایت کیا گیا کہ جب نبی کریم ﷺ مدینہ تشریف لائے تو خواتین نے کہا: طبع البدار علیہما مسن ثبات الاداع.....

شیخ البانی نے سلسلۃ الاحادیث الضعیفة (ج اص ۳۹۷ ح ۳۸۸) میں فرمایا: اس کی سند ضعیف ہے اور اس کے راوی نقہ ہیں، لیکن یہ معصل (مقطوع) سند ہے اس کی سند سے تین یا کچھ زیادہ راوی ساقط ہیں، اس لئے کہ یہ ابن عائشہ (امام) احمد کے استادوں میں سے ہیں انہوں نے ارسال کیا ہے۔

غزالی نے احیاء (ج ۲۷۲ ص ۲۷۲) میں اس قصہ کو اس اضافہ کے ساتھ بیان کیا کہ وہ دف بجاتے ہوئے خوش الحانی کے ساتھ یہ کہہ رہی تھیں، اس اضافے کی کوئی اصل نہیں جیسا کہ العرائی نے رہایا: ”ولیس فی ذکر بالدف والحان“ کہ اس میں دف والحان کا ذکر نہیں۔ سیوطی نے اس قصہ کو الحصال نص (ج اص ۳۱۳) میں ذکر کیا ہے۔!!

### عرض مترجم:

سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کا سفر ہجرت میں رسول نبی کریم ﷺ کا رفیق سفر ہونا اور ساتھ ساتھ مدینہ تشریف لانا اسی معروف و معلوم حقیقت ہے کہ محتاج بیان نہیں۔ بلاشبہ مدینہ منورہ کے لوگوں نے آپ کا استقبال بھی کیا۔

لیکن دف بجاتے ہوئے اور مذکورہ اشعار پڑھتے ہوئے استقبال کرنے والی یہ روایت ضعیف ہے لہذا اس کے بیان سے اعتناب کرنا چاہئے۔ ویسے بطور نعمت کی یہ اشعار پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ہے کیونکہ اس میں کوئی غیر شرعی بات نہیں اور نعمتیہ اشعار کا پڑھنا

ثابت بھی ہے۔ موسیقی کے بعض دلادوہ دف والی اس روایت کو موسیقی کے جواز میں دلیل بناتے ہیں، ان کا یہ عمل یقیناً باطل ہے چونکہ دف میں اور آلاتِ موسیقی میں برا فرق ہے۔ جو مردست ہمارا موضوع نہیں۔

### سوال قصہ: امام بخاری عَنْ أَبِيهِ الْمُكْبَرِ تَعَالَى كَامْتَحَانَ كَا قَصَّةٍ

”امام محمد بن اسماعیل البخاری عَنْ أَبِيهِ الْمُكْبَرِ تَعَالَى بِغَدَادِ تَشْرِيفَ لَا يَهُ، اصحاب الحدیث نے یہ بات سنی، تو ایک سو (۱۰۰) احادیث (پوچھنے) کا ارادہ کیا، انہوں نے ان احادیث کی سندوں اور متون کو اول ملٹ کر رکھ دیا اس سند کے متن کو دوسری سند کے ساتھ کر دیا اور ہر ایک کو اس طرح کی دس (۱۰) احادیث یاد کر دیں تاکہ وہ محفل میں انہیں امام بخاری پر پیش کریں، لوگ جمع ہوئے ان میں سے ایک شخص نے آگے بڑھ کر اپنی دس احادیث میں سے ایک حدیث کے متعلق سوال کیا، آپ نے فرمایا: میں اسے نہیں پہچانتا، پھر اس شخص نے دوسری حدیث کے متعلق سوال کیا، امام بخاری نے فرمایا: میں اسے نہیں پہچانتا۔ اسی طرح یہ سلسلہ جاری رہا یہاں تک کہ وہ اپنی ان دس احادیث کے سوالوں سے فارغ ہوا۔ سبھدار لوگ ایک دوسرے کی طرف متوجہ ہوئے اور کہا کہ یہ شخص (یعنی امام بخاری) معاملہ کو سمجھ گئے ہیں (کہ میرا امتحان لے رہے ہیں) اور جو نہیں جانتے تھے انہوں نے خیال کیا کہ امام بخاری بے بس ہیں۔

پھر دوسرा شخص تیار ہوا اور اسی طرح کیا جس طرح پہلے شخص نے کیا تھا امام بخاری یہی کہتے رہے کہ میں نہیں پہچانتا۔ پھر تیسرا شخص کھڑا ہوا اور اسی طرح ہوتا رہا۔ یہاں تک کہ ان دس آدمیوں کے سوالات ختم ہوئے، امام بخاری ان کے جوابات میں اس سے زیادہ کچھ نہ کہتے کہ ”لا اعرف“، میں نہیں جانتا، جب انہیں معلوم ہوا کہ یہ دس آدمی فارغ ہو چکے ہیں تو آپ ان میں سے پہلے شخص کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: آپ کی پہلی حدیث اس طرح سے اور دوسری اس طرح اور تیسرا اس طرح ہے آپ نے دس کی دس کی بیان کر دیں اور ہر

متن کو اس کی سند کی طرف لوئا دیا۔ اس طرح دوسروں (یعنی بقیہ نوافراد) کے ساتھ کیا۔ تو لوگوں نے ان کے حافظ کو مان لیا۔ ابن صاعد جب بھی یہ قصہ بیان کرتے تو کہتے: "الکبش النطاح" سخت تکر مارنے والا میند ہاں، [یہ قصہ ضعیف ہے] تجزیہ: خطیب بغدادی نے اسے تاریخ بغداد میں (ج ۲۲ ص ۲۰) اور بیکی نے الطبقات (ج ۲۲ ص ۶) میں المزی نے تہذیب الکمال (ج ۳۲ ص ۲۷، خطیب نسخہ) میں "ابو احمد عبدالله بن عدی قال: سمعت عدة مشائخ يحكون" کی سندے بیان کیا ہے۔

میں کہتا ہوں یہ سند ضعیف ہے اس میں مجہول راوی ہیں۔

(یعنی یہ مشائخ مجہول ہیں۔ کوئی نہیں جانتا کہ یہ کون ہیں؟ / مترجم)

اسی سند سے ابن حجر نے فتح الباری کے مقدمہ (ص ۲۸۶) میں اور ذہبی نے سیر العلام الدبلاء (ج ۱۲ ص ۳۰۸) میں ذکر کیا ہے۔

"تبصرة أولى الأحلام من قصص فيها كلام" کا جزء اول تکملہ ہوا اس کے بعد جزء ثانی ہو گا اور اس کا پہلا قصہ سیدنا موسیٰ علیہ السلام سے متعلق یہ روایت کہ اے اللہ مجھے کوئی ایسی چیز تعلیم دے جس سے میں تیرا ذکر کروں اور مجھ سے دعا کروں.....

### عرض مترجم:

امام بخاری رض کی ذہانت و فضانت اور علم حدیث میں کامل مہارت اس قدر مسلم ہے کہ آپ کے مخالفین بھی اس سے انکار کی جرأت نہیں کر پاتے۔ آپ کی ذہانت اور علم حدیث میں مہارت ہرگز اس بات کی مقام نہیں کہ اس قسم کے بے سر و پا قصوں سے اسے ثابت کیا جائے لیکن افسوس اس کے باوجود بعض اہل علم بالخصوص درس بخاری کے موقع پر بکثرت یہ اور اس جیسے دیگر غیر ثابت قصے بیان کرتے سنے جاتے ہیں۔ کاش وہ اپنے علمی مقام کا خیال رکھتے ہوئے اصولوں کی پاسداری کریں اور اس قسم کے غیر ثابت قصوں کے بیان سے مکمل گریز فرمائیں۔

## گیارہواں قصہ: سیدنا موسیٰ علیہ السلام کا قصہ

سیدنا ابوسعید الخدري رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”موسیٰ علیہ السلام نے فرمایا: اے میرے رب مجھے کوئی ایسی چیز سکھلا دے کہ جس سے میں تیراڈ کر کروں اور بچھے پکاروں تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اے موسیٰ  
تو لا إله إلا الله کہہ، موسیٰ علیہ السلام نے کہا: اے میرے رب! یہ تو تیراہ بندہ  
کہتا ہے، میں کوئی ایسی چیز چاہتا ہوں جسے تو میرے لئے خاص کر دے تو  
اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

اے موسیٰ! (علیہ السلام) اگر ساتوں آسمان اور ساتوں زمینیں ایک پلڑے میں  
رکھ دیئے جائیں اور لا إله إلا الله کو ایک پلڑے میں رکھ دیا جائے تو  
لا إله إلا الله والاطلاق غالب رہے گا۔ [ضعیف ہے۔]

**بیخنجیح:** یہ روایت ابن حبان (الاحسان ۳۵۸ ح ۲۱۸۵ / ۲۲۱۸) ابویثیم الاصبهانی (علیہ  
الاولیاء ۳۲۸، ۸، ۸) بغوی (شرح السنۃ ۵/ ۵۲ ح ۱۲۸۳، ۱۲۸۴، مصانع السنۃ ۲/ ۱۶۱، ۱۶۰) حاکم (۱/  
۵۲۸ ح ۱۹۳۶ صحب و واقفۃ الذہبی!) اشتری (الامالی ارج ۲۵) تیہنی (الاسماء والصفات ارج ۱۷۵  
دور انداز ص ۱۰۲، ۱۰۳) حکیم ترمذی (نوادر الاصول ص ۳۳۷) نسائی (عمل الیوم والملیلة:  
۱۱۳۱، ۸۳۳، ۱۱۳۱، اسنن الکبریٰ: ۱۰۹۸۰، ۱۰۶۷۰) دیلمی (مندرج الفردوس ۳۲۰، ۱۹۲) طبرانی  
(کتاب الدعا ۳/ ۹۳۸، ۹۳۸ ح ۱۳۸۰) اور ابو یعنی الموصلى (المسنون ۲/ ۵۲۸ ح ۱۳۹۳) نے دراج  
ابو الحسن ع بن ابی ابیہ شم عن ابی سعید الخدري رضی اللہ عنہ کی سند سے بیان کی ہے۔

**جرح:** اس کی سند ضعیف ہے اس میں دراج بن سمعان ابو الحسن ہے۔ اس کے متعلق امام  
احمد نے فرمایا: اس کی حدیث مکفر ہے، دارقطنی نے فرمایا: ضعیف ہے اور دوسرے مقام پر  
فرمایا: متروک ہے، امام نسائی نے فرمایا: یہ قوی نہیں اور ایک دوسرے مقام پر فرمایا: یہ مکفر  
الحدیث ہے۔ امام ابو حاتم نے فرمایا: اس کی حدیث میں ضعف ہے اور فرمایا: تیرے لئے  
اتا کافی ہے۔ جب ابو حاتم رازی کے سامنے کہا گیا کہ ابن معین نے فرمایا: دراج لائق ہے؟  
تو انہیوں نے کہا: وہ ثقہ نہیں ہے۔ امام احمد نے فرمایا کہ دراج ابو ابیہ شم عن ابی سعید والی

احادیث میں ضعف ہے۔

حوالے: تہذیب العجہ یہب (ج ۳ ص ۱۸۱) اور سؤالات الحاکم (ص ۲۰۷) "العلل" لاحمد (ج ۳ ص ۱۱۶) نسائی کی الفضعاء (ص ۹۷) البحرج والتعديل (ج ۳ ص ۲۳۱) ذہبی کی میران الاعتدال (ج ۲ ص ۲۱۲) اور المغنى فی الفضعاء (ج ۱ ص ۲۲۲) ابن الہادی کی بحر الدم (ص ۱۳۳) اور عینی کی معانی الاخیار (قلمی ص ۱۹۳ ارط)

حاکم نے کہا: یہ حدیث صحیح الاستاد ہے / جبکہ ایسا نہیں ہے اگرچہ ذہبی نے بھی ان کی موافقت کر رکھی ہے۔ ابن حجر نے فتح الباری (ج ۱ ص ۲۰۸) میں اس روایت کو ذکر کیا اور کہا: "نسائی نے صحیح سند کے ساتھ اسے روایت کیا۔"

حالانکہ اس کی سند ضعیف ہے، جیسا کہ بذات خود حافظ ابن حجر نے تقریب العجہ یہب (ص ۱۲۰ ت: ۱۸۲۳) میں دراج کے متعلق لکھا ہے کہ ابوالہیثم سے مردی اس کی حدیث میں ضعف ہے۔ پیشی نے مجح الزوابد (ج ۱ ص ۸۲) میں اسے ذکر کیا اور پھر فرمایا: اسے ابویعلى نے روایت کیا ہے، اس کے "رجال" کی توثیق کی گئی ہے اور ان میں ضعف بھی ہے۔ انتی

### عرض مترجم:

علامہ فوزی رحمۃ اللہ علیہ کی اس شفیقین کا خلاصہ یہ تکاکہ یہ حدیث سندًا ضعیف ہے، اس کی سند میں دراج بن سمعان ابوالحکم راوی (جب ابوالہیثم سے روایت کرے تو) ضعیف ہے (ورنه صدق حسن الحدیث راوی ہے۔) ویسے بھی "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کلمہ طبیہ کے صحیح احادیث کی روشنی میں بہت سے فضائل ہیں مثلاً حدیث البطاقہ سے ثابت ہے کہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اور آن محمد عبدہ رسولہ قیامت کے دن میزان کے پلزے میں سب سے بھاری ہو گا۔ (الترمذی: ۲۶۳۹ و سندہ صحیح و صحیح الحاکم ۵۲۹، ۶۱ وافقہ الذہبی) پھر بعض اپنی تقریر و تحریر کو مزین و خوبصورت بنانے کے لئے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کی طرف ایک غیر ثابت شدہ بات منسوب کرنا قطعاً درست نہیں۔

## بارہواں قصہ: سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے عہد مبارک میں دریائے نیل کی روائی کا قصہ

قیس بن الحجاج اُس سے روایت کرتے ہیں جس نے ان سے یہ قصہ بیان کیا کہ ”جب ملک مصر فتح ہوا تو سیدنا عمر و بن العاص رضی اللہ عنہ (بطوگورز) وہاں تشریف لائے۔ جب بھی مہینوں میں سے ایک مہینہ شروع ہوا تو (کچھ لوگ آپ کے پاس آئے اور) کہا کہ اے حاکم وقت! یقیناً یہ ہمارے اس دریائے نیل کا ایک دستور ہے اور یہ اس دستور کے بغیر اپنی روائی جاری نہیں رکھتا۔ سیدنا عمر و بن العاص نے فرمایا وہ دستور کیا ہے؟ (تو ان میں سے کسی نے) کہا: جب اس ماہ کی گیارہ راتیں گزر جاتی ہیں تو ہم ایک کنواری لڑکی جو اپنے والدین کی اکتوبری میں ہوتلاش کرتے ہیں، اُس کے والدین کو رضامند کرتے ہیں پھر بہترین لباس پہنا کر (زیورات سے آراستہ کر کے) اُسے (جیہنث چڑھاتے ہوئے) دریائے نیل میں ڈال دیتے ہیں۔ (تو پھر دریائے نیل کی روائی جاری رہتی ہے ورنہ رک جاتی ہے)

سیدنا عمر و بن العاص نے ان سے کہا: ”اسلام میں ایسا ہر گز نہیں ہو سکتا۔ یقیناً اسلام تو اپنے سے پہلے (کی رسومات جاہلیت) کو منادیتا ہے۔ اہل مصر اس دن اس کام سے رک گئے اور نیل تھا کہ نہ تو سرت روی کے ساتھ بہتانہ ہی تیزی کے ساتھ بلکہ اُس کی روائی بالکل رک گئی۔ یہاں تک کہ لوگوں نے مصر سے لفکن کا ارادہ کر لیا۔

جب سیدنا عمر و بن العاص رضی اللہ عنہ نے یہ معاملہ دیکھا تو اس کے متعلق امیر المؤمنین سید ناصر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کی طرف ایک خط لکھا اور یہ بات بتلائی۔

سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے جواب میں لکھ بھیجا کہ آپ نے بالکل صحیح کیا، اسلام تو واقعیت جاہلیت کی سابق رسومات کو منادیتا ہے اور آپ نے اپنے اس خط کے اندر ایک ”رقع“ بھی ارسال فرمایا اور لکھ بھیجا کہ میں آپ کی طرف اپنے اس خط کے ساتھ ایک ”رقع“ بھی بھیج رہا ہوں، آپ یہ ”رقع“ دریائے نیل میں ڈال دیں۔

جب سید نا عمر و بن العاص (صلی اللہ علیہ وسلم) کے پاس آپ کا خط پہنچا تو انہوں نے وہ خط پڑھا اور وہ ”رقم“ اخھایا اُسے کھولا تو اُس میں یہ لکھا تھا: اللہ کے بندے عمر امیر المؤمنین (صلی اللہ علیہ وسلم) کی طرف سے اہل مصر کے دریائے نیل کی طرف، اما بعد:

اے نیل! اگر تو اپنی مرضی سے بہتا ہے تو نہ بہہ (اپنا بہاؤ روک دے) اور اگر اللہ عز و جل تھے بہاتا ہے تو میں اللہ الواحد القهار سے دعا کرتا ہوں کہ وہ تیر ابھتا جاری فرمادے۔

سید نا عمر و بن العاص (صلی اللہ علیہ وسلم) نے بھیت چڑھانے سے ایک دن قبل وہ ”رقم“ دریائے نیل میں ڈال دیا۔ جب کہ اہل مصر، مصر سے نکلنے کا فیصلہ کر چکے تھے چونکہ مصر میں اُن کی منفعت تو دریائے نیل سے وابستہ تھی۔

(الغرض) جب وہ ”رقم“ ڈالا گیا تو لوگوں نے یوم الصلیب کی صبح دیکھا کہ ایک عی رات میں اللہ تعالیٰ نے دریائے نیل میں سولہ (۱۶) ہاتھ تک کی اوپنجائی میں پانی بہا دیا۔ پس اُس دن سے لے کر آج تک اللہ تعالیٰ نے اہل مصر کے اس بڑے طریقہ کو ختم فرمادیا۔ [یہ مکر رواحت ہے۔]

**بنیجیج:** اس روایت کو ابوالشیخ (المختملہ ج ۲ ص ۳۲۳) الراکانی (الکرامات ص ۱۱۹) اور ابن عبد الہم نے فتوح مصر (ص ۱۰۲) میں ”ابن لمیعہ عن قیس بن الحجاج عن حمزة“ کی سند سے روایت کیا۔

**جرح:** اس کی سند ضعیف ہے اس میں دو علتیں ہیں:  
پہلی علت: ابن لمیعہ ہے اور یہ عبد اللہ بن لمیعہ الحضری ہے۔ یہ سی الحفظ (برے حافظہ والا) اور ضعیف ہے۔

دوسرا علت: اس میں ایک راوی (مجہول) ہے جس کا نام نہیں بیان کیا گیا۔  
حوالے: دیکھئے تہذیب التہذیب (ج ۵ ص ۳۲۷) تقریب العجذیب (ص ۳۱۹ ت: ۳۵۶۳) میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۱۸۹) الکاشف (ج ۲ ص ۱۰۹) ابن الجوزی کی الفحفاء (ج ۲ ص ۱۳۰) السنہ کی کشف الاستار (ص ۵۸) اور ابن الکیال کی الکواکب

(ص ۳۸۱)

[ابن ابی عین کے بارے میں قولِ فیصل یہ ہے کہ اگر وہ سماع کی قصر تھی کرے اور اخلاق سے پہلے بیان کرے تو اس کی روایت حسن لذات ہوتی ہے۔ / از یہ علی زینی] اور علما مسیوطی نے "مختصر تصحیح احادیث العقائد" میں کہا کہ "اس روایت کو ابوالشخ ابن حبان نے کتاب العظمة میں جس سند کے ساتھ بیان کیا اس سند میں ایک راوی مجهول ہے۔" (ص ۱۲)

ابن کثیر نے البدایہ والنهایہ میں (ج اص ۲۷) اور سیوطی نے حسن المحاضرہ (ج ۲ ص ۳۵۲) میں اسے ذکر کیا ہے۔ (انہی)

### عرض مترجم:

اس قضیہ کا ضعف آپ کے سامنے ہے کہ اس کے بیان کرنے والے کا سراغ ہی نہیں ملتا کہ کون تھا؟ کیا تھا؟ ایک مجهول نامعلوم شخص ہے جس نے یہ قضیہ بیان کیا۔ لیکن افسوس! کہ آج کتنے ہی محراب و منبر ہیں کہ جن پر یہ اور اس قسم کی سینکڑوں، ہزاروں کہانیوں کی گوئی ختنائی دیتی ہے اور کتنے ہی قضیہ گو واعظین و خطبائیں جو، جوش خطابت میں یا اپنے وعظ و تقریر کو خوش نمائانے کے لئے اسے بیان کر دیتے ہیں، اور خبر، قبولیت خبر و اشاعت خبر سے متعلق قرآن و سنت کے بیان کردہ محکم اصول و ضوابط کی کچھ پروانیں کرتے اور کتنے ہی ایسے علمائے سوء ہیں جو عقیدہ توحید پر حملہ آور شرک و بد عات اور توہم پرستی کو سہارا دیتے والی ایسی کہانیاں بیان کرتے ہوئے نہیں تھکتے بلکہ اس سے بھی آگے بڑھ کر اپنے طلاقی و من گھڑت کراماتی مذہب کو تقویت پہنچانے کے لئے اس قسم کی بے سند و بے ثبوت کہانیوں سے استدلال و جحت پکڑنے سے بھی ذرا نہیں بچکچاتے: کاش ایسا کرتے ہوئے وہ الحمد لله بھر کو توقف فرمائیں غور و فکر اور تدبیر سے کام لیتے ہوئے ان کی قیاحت و شناخت کا بھی اندازہ لگائیں تو شاید کہ اپنے اس طرزِ تغافل سے باز آ جائیں۔ اب ذرا اس کہانی کی قیاحت ملاحظہ کیجیے!

یہ کہانی ہتلاتی ہے کہ ہر سال دریائے نیل اپنی روانی و بہاؤ کو روک دیتا پھر جب اہل

بیشورہ افغانستان کی حیثیت

مصر ایک کنواری لڑکی کو سجادہ بھجا کر اسے دہن بنا کر اس کی بھیت چڑھاتے تو پھر دریا یے نیل ان کی اس قربانی سے خوش و ختم ہوا کہ اپنی ناراضگی ختم کر دیتا ورنہ وہ اپنی روانی روک کر ایک ظالمانہ، وحشیانہ اور انسانیت سوز قربانی کا مطالبہ اور اصرار کرتا۔ یہ کہانی بتلاتی ہے کہ یہ کوئی ایک آدھ سال کا اتفاقی حادثہ یا واقعہ نہیں تھا بلکہ یہ تو ہر سال کا معمول تھا۔ اس کی پختہ عادت، قانون اور دستور تھا۔ دریا یے نیل ہر سال ایک دہن ایک کنواری دو شیزہ کا چڑھاوا اور بھیت لئے بغیر چلتا ہی نہیں تھا، اس کا یہ قانون و دستور ایسا اٹھ تھا کہ سیدنا عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ کے انکار پر اس نے تیزی کے ساتھ بہنا تو درکنارست روی کے ساتھ بہنا بھی گوارنہیں کیا۔ حتیٰ کہ خود سیدنا عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ نے بھی اس کا مشاہدہ کیا گویا کہ دریا یے نیل میں یہ قوت و صلاحیت اختیاری طور پر موجود تھی کہ چاہتا تو بہتر رہتا اور چاہتا تو اپنی روانی پر فل شاپ (Full Stop) لگادیتا اور اپنا بہاؤ روک دیتا اور پھر دریا یے نیل عقل و شعور سے بھی مالا مال تھا کہ اپنا مطالبہ پورا ہوتے ہی بہنا شروع کر دیتا، کیا ہی زبردست کر شما تھا۔؟!

بہت خوب! اب سرسوتی اور گلگا، جمنا نامی دریاؤں میں کرشمون کے قائل اور ان کی داستانیں سنانے والوں کو کس منہ سے حق کہا جائے؟ افسوس ہے ایسی کہانیوں کو سچا سمجھ کر بیان کرنے والوں کی عقل و فہم پر، ان کی چھوٹی سمجھ اور محمد و دسوچ پر!

انخصر! اس قسم کی کہانیوں کو سچا سمجھ کر بیان کرنے والے مولویان گرامی کو چاہیے کہ وہ دریاؤں سمندروں کی کرامتوں اور کرشمون کے بھی قائل ہو جائیں تاکہ ان بے سرو پا کہانیوں پر پوری طرح سے عمل پیرا ہوں نہ صرف یہ کہ ان کہانیوں کا بھی حق ادا ہو جائے بلکہ ان کے طاسی کرامات کے من گھڑت قصوں اور دیو مالائی کہانیوں کو بھی پوری تقویت ملے۔

تیر ہوال قصہ: سیدنا تمیم داری رضی اللہ عنہ کا قصہ اُس آگ کے ساتھ  
جو حرث سے نکلی

(مسیلمہ کذاب کے داماد) معاویہ بن حمل نے کہا: میں مدینہ آیا تو سیدنا تمیم

داری ﷺ مجھے اپنے ساتھ کھانے پر لے گئے تو میں نے بہت زیادہ کھایا۔ بھوک کی شدت کی وجہ سے میں سیرنہ ہوا۔ اس سے پہلے میں تین دن مسجد میں پھر ارہا میں نے کچھ نہیں کھایا تھا۔ ہم بیٹھے ہوئے تھے کہ اتنے میں مقامِ حرم سے ایک آگ لگلی تو سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سیدنا قیم رضی اللہ عنہ کے پاس تشریف لائے اور فرمایا: چلے اس آگ کی طرف..... تو انہوں نے کہا: اے امیر المؤمنین! میں کون ہوں اور میں کیا ہوں؟ مطلب میری کیا حیثیت ہے؟ وہ اسی طرح کہتے رہے یہاں تک کہ عمر رضی اللہ عنہ کے ساتھ کھڑے ہوئے۔ (معاویہ بن حرم) کہتے ہیں: میں ان دونوں کے پیچے چل پڑا وہ دونوں آگ کی طرف گئے اور قیم رضی اللہ عنہ اس آگ کو اپنے ہاتھ سے دھکلینے لگے حتیٰ کہ آگ ایک گھاٹی میں داخل ہو گئی، قیم رضی اللہ عنہ بھی اس کے پیچے اس گھاٹی میں داخل ہو گئے تو سیدنا عمر رضی اللہ عنہ فرمانے لگے: "لیس من رأی کمن لم یر" جس نے دیکھا وہ نہ دیکھنے والے کی طرح نہیں۔ [یہ مذکور روایت ہے۔]

**بیہقی:** اسے ابو قیم (دلائل الدینۃ ج ۲ ص ۵۸۳) اور بنیہنی دلائل الدینۃ (ج ۲ ص ۸۰) نے حماد بن سلمہ عن الجریری عن ابی العلاء عن معاویہ بن حرم کی سند سے روایت کیا ہے۔ اس کی سند ضعیف ہے، اس سند میں (مسیمہ کذاب کاداماد) معاویہ بن حرم ہے۔ ابن ابی حاتم نے الجرج والتعدیل (ج ۸ ص ۳۸۰) میں اسے ذکر کیا لیکن اس پر کوئی جرج یا تعلیل نہیں کیا ہے۔

حافظ ذہبی نے "تاریخ الاسلام" (ص ۲۱۵) میں عہد اخلاقاء الراشدین کے ضمن میں (اور سیر اعلام الدین ج ۲، ۳۲۶، ۳۲۷ میں) اس قصہ کو بیان کیا اور فرمایا: یہ معاویہ بن حرم پہچانتیں جاتا۔ رہے ابن حبان تو انہوں نے مجہولین کی توہین کے متعلق اپنے قاعدہ کے مطابق اسے اپنی "کتاب الثقات" (ج ۵ ص ۳۱۶) پر ذکر کیا ہے (اس سلسلے میں ابن حبان کا تابل طبائی حدیث کے لئے محتاج تفصیل نہیں۔ مترجم)

[حافظ ابن حجر نے معاویہ بن حرم کو الاصابہ میں القسم الثالث میں ذکر کر کے کہا: "لاد راک" یعنی اس نے نبی ﷺ کا زمانہ پایا ہے۔ (۳۹۷/۳)]

لقم الثالث کے بارے میں حافظ ابن حجر نے بدلت خود لکھا ہے کہ ”وہؤلاء ليسوا أصحابه باتفاق أهل العلم بالحديث“ اس پر علمائے حدیث کا اتفاق ہے کہ یہ لوگ نبی ﷺ کے صحابہ نہیں ہیں۔ (الاصابة ۲۰۱)

معلوم ہوا کہ مسیلمہ کنڈا ب کاداما معاویہ بن حربل صحابہ میں سے نہیں تھا۔

یہ قصہ ابن حجر نے الاصابة (ج ۳ ص ۲۷۳) ابن کثیر نے البداية والنتها (ج ۲ ص ۶۵۳) اور الشماں (ص ۳۲۱) میں اور ابو نعیم نے دلائل النبوة (ص ۵۸۳) میں بھی ایک اور سند سے ذکر کیا: حد ثنا عبد الله بن محمد بن جعفر قال: ثنا عبد الله بن عبد الرحمن بن واقد: ثنا أبي: ثنا ضمرة عن مرزوقٍ: أَنَّ نَارًا خَرَجَتْ عَلَى عَهْدِ عُمَرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَجَعَلَ تَمِيمَ الدَّارِيَ يَدْفَعُهَا بِرَدَائِهِ حَتَّى دَخَلَتْ غَارًا فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: لِمَثْلِ هَذَا كَانَ نَحْبِكَ يَا أَبَا رَقِيَّةَ!“ کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے عهد مبارک میں ایک آگ نکلی تو سیدنا تمیم داری نے اپنی چادر سے ہٹانے لگے۔ حتیٰ کہ وہ آگ ایک غار میں داخل ہو گئی تو سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ”اسی وجہ سے تو ہم آپ سے محبت کرتے ہیں اے ابو رقیہ!“

یہ سند ساقط (خت ضعیف) ہے اس میں دو علتیں (وجہ ضعف) ہیں۔

پہلی علت: عبد اللہ بن عبد الرحمن بن واقد مجہول ہے۔

دوسری علت: مرزوق بن نافع ہے۔ ابن ابی حاتم نے الجرح والتعديل (ص ۲۶۵) میں اسے ذکر کیا اور اس پر نہ تو کوئی جرح ذکر کی نہ ہی تعدل پس یہ ”مجہول“ نہ ہے۔

### عرض مترجم:

اس تحقیق کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ دو سنдов سے مذکور ہے اور دونوں سے واضح ہوتا ہے کہ اسے ”مجہول“ نامعلوم افراد نے بیان کیا، ان کا کچھ پتا نہیں چلتا کہ وہ ثقہ تھے یا ضعیف تھے؟ مجہول کی روایت کا ناقابل قبول ہونا مسلمہ امر ہے۔

ویسے بھی ایسی کوئی آگ نکلتی تو اور بھی لوگ دیکھتے اور اُنکے لوگ بھی بیان کرتے ہے کہ مجہول لوگ ہی بیان کرتے۔

## چودھواں قصہ: ایک عبادت گزار آدمی کا قصہ

(مروی ہے کہ) سیدنا جابر بن عبد اللہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

اللہ عزوجل نے جبریل علیہ السلام کو حکم دیا کہ فلاں فلاں شہر کو اس میں رہنے والوں کے ساتھ الٹ دو۔ (تابہ کردو) سیدنا جبریل علیہ السلام نے عرض کی: اے میرے رب اس شہر میں تو تیرافلاں بندہ بھی ہے اس نے پلک جھکنے کے لمحے بھی تیری نافرمانی نہیں کی تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ان سب پر اس شہر کو الٹ دو اس لئے کہ اس کا چہہ (میری نافرمانیوں کو دیکھ کر) ایک گھڑی بھی (غصے سے) متغیر ہوا۔ [یہ باطل قصہ ہے۔]

**ہنجوں:** اے یہہنی نے شعب الایمان (۵۹۷ / ۲۶۷) میں ”عبد بن إسحاق العطار: ناumar بن سیف عن الأعمش عن ابی سفیان عن جابر بن عبد الله رضی اللہ عنہ“ کی سند سے روایت کیا ہے۔

اس کی سند میں تین عاتیں ہیں:

پہلی علت: عبد بن اسحاق العطار ہے۔ اے یہی بن معین نے ضعیف قرار دیا۔ امام بخاری نے فرمایا: اس کے پاس منکر روایات ہیں۔ دارقطنی نے فرمایا: ضعیف ہے۔ ابن عدی نے فرمایا: اس کی عام احادیث منکر ہیں۔ نسائی نے فرمایا: یہ متروک ہے۔ ابن الجارود نے فرمایا: یہ عطا الرمطقات کے نام سے معروف تھا، یہ جو حدیثیں بیان کرتا وہ باطل ہیں۔ ابو حاتم رازی اس روایی پر راضی ہوئے اور فرمایا: ہم نے اس میں اچھائی ہی دیکھی یہ ثابت نہیں تھا۔ اس کی احادیث میں کچھ نکارت تھی۔

دوسری علت: ناumar بن سیف افسی ہے اور یہ ضعیف ہے۔

تیسرا علت: الأعمش سليمان بن مهران ہیں اور یہ مدرس ہیں انہوں نے اس روایت کو ”عن“ سے بیان کیا، مداع کی صراحت نہیں کی۔ [یہ علت اس صورت میں ہے جب اعمش تک سند صحیح ثابت ہو جائے۔]

حوالے: دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۲۱۵) ابن الجوزی کی الفرعاء (ج ۲ ص ۱۵۹) عقیلی کی الفرعاء الکبیر (ج ۳ ص ۱۱۵) ابن ججر کی لسان المیزان (ج ۳ ص ۱۱) تعریف اہل

القدیس (ص ۲۷) اور تقریب التہذیب (عمر بن سیف: ۳۸۴۶، الامش: ۲۶۱۵) علامہ پیغمبر نے مجمع الزوائد (ج ۲۷۰ ص ۲۷۰) میں اسے ذکر کیا پھر فرمایا: طبرانی نے الاوسط میں اس قصہ کو عبید بن اسحاق الطمار عن عمر بن سیف سے روایت کیا یہ دونوں ہی ضعیف ہیں عمر بن سیف کو ابن المبارک اور ایک جماعت نے ثقہ کہا اور عبید بن اسحاق سے ابو حامد راضی تھے۔ انتہی

[عبدیل بن احراق اور عمار بن سیف دونوں جمہور محمد شین کے نزدیک ضعیف و مجروح ہیں لہذا امام ابن المبارک کی توثیق اور ابو حاتم الرازی کی رضامندی جمہور کی اس جرح کے مقابلے میں ہونے کی وجہ سے مردود ہے۔]

اس حدیث کو امام تیہجی نے شعب الایمان میں ضعیف قرار دیا اور اسی میں (ج ۲ ص ۹۷) اس حدیث کو ”ابوالعباس الأصم :ناحضر بن ابیان :ناسیارنا جعفر عن مالک (بن دینار)“ کی سند سے روایت کیا اور اس میں ہے کہ فرمایا:

اللہ عز و جل نے ایک بستی کو عذاب دینے کا حکم دیا تو فرشتے تکلیف سے پکارا۔ اسے اللہ: ان میں تیرافلاں بندہ بھی ہے؟ تو اللہ نے فرمایا: اُس کی تو مجھے چیخ سناؤ اس لئے کہ میری حرام کردہ چیزوں کی پامالی پر غصہ سے کبھی اُس کا چہرہ بھی متغیر نہ ہوا۔ امام تیہنی نے فرمایا کہ یہ مالک بن دینار کے قول سے محفوظ ہے۔ (مطلوب یہ ہے کہ ان کا قول ہے نہ کہ حدیث) میں کہتا ہوں اس کی بھی سند ضعیف ہے۔ اس میں خضر بن ابیان الہاشی ہے حاکم نے اسے ضعیف قرار دیا اور دارقطنی نے بھی اس پر کلام کیا ویکھے میزان الاعتدال (ج ۳۹۹ ص ۷۷) اور انسان المیزان (ج ۲۴ ص ۷۷)

### عرض مترجم:

اس تحقیق کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ روایت مرفوعاً عبید بن احراق العطار اور عمار بن سیف کے ضعف اور اعمش کی تدلیس کی وجہ سے ضعیف ہے۔ مالک بن دینار کا قول بھی سعد اخھر بن آبیان الہاشی کی وجہ سے ضعیف ہے۔ ویسے بھی مالک بن دینار کا اللہ تعالیٰ اور فرشتوں کا مکالمہ سننا شرعاً محمل نظر ہے، آپ نبی نہیں تھے اور نبیت اپنے تمام لوازمات کے ساتھ ختم

نبوت میں سے کچھ باقی نبیں رہا تو یعنی خوابوں کے۔

(صحیح البخاری، کتاب التعبیر، باب امہرات، رقم المحدث: ۱۹۹۰)

پندرہواں قصہ: سیدہ فاطمہ (ع) کا قبرستان جانے کا قصہ

سیدنا عبداللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنہم سے مروی ہے کہ ہم رسول اللہ علیہ السلام کے ساتھ چل رہے تھے، آپ نے ایک عورت کو دیکھا یہ نہیں سمجھا جاسکتا کہ آپ نے انہیں پہچان لیا ہوا آپ جب راستے کے درمیان پہنچنے تو ٹھہر گئے یہاں تک کہ وہ پہنچ گئیں تو وہ رسول اللہ علیہ السلام کی بیٹی سیدہ فاطمہؓ تھیں۔ آپ نے ان سے فرمایا: اے فاطمہ! (شیخنا) کس بات نے مجھے گھر سے باہر نکالا؟ سیدہ نے جواب ارشاد فرمایا کہ میں اس میت کے گھر والوں کے ہاں گئی تھی انہیں تسلی دینے اور ان سے تعزیت کرنے۔

آپ مغلیشیم نے ارشاد فرمایا: شاید تم ان کے ساتھ قبرستان تک پہنچ گئی تھیں؟ تو سیدہ نے فرمایا: معاذ اللہ! اللہ کی پناہ کر میں ان کے ساتھ وہاں تک پہنچ جاتی جب کہ میں نے آپ سے اس کے متعلق سنائے جو آپ بیان کرتے ہیں۔

(جنت سے منع فرماتے ہیں) تو رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ اگر تم ان کے ساتھ وہاں تک پہنچ جائیں تو تم جنت میں اُس وقت تک نہیں جا سکتی تھیں جب تک کہ تمہارے والد کے دادا نے حلے حاتے۔ یہ مکر روایت ہے۔

**مختصر:** اے ابو داد (ج ۳ ص ۱۹۲ ح ۳۱۲۳) نبأ (السن الكبير ۱/۱۶۴ ح ۲۰۰)، السن الصغرى (ج ۳ ص ۲۷ ح ۱۸۸۱) احمد (ج ۲ ص ۱۲۸ ح ۲۵۷۵) المزري (تهدیب الكمال قلم ۳۵ برت) حاکم (ج ۱ ص ۳۲۳ ح ۱۳۸۲) یہی (ج ۲ ص ۷۷) ابن الجوزي (اعلل المحتاهية ج ۱ ص ۹۰۲) ابو یعلی (ج ۱۲ ص ۱۱۳ و ۱۱۷) اور ابن حبان (اسحاق ج ۵ ص ۲۵۹) نے ”عن ربيعة بن سيف المعاوري عن أبي عبد الرحمن الجبلي“ عن عبد الله بن عمر و بن العاص ”کی سند سے یہ حدیث بیان کی ہے۔

جرح: اس کی سند ضعیف ہے اس میں ربعیہ بن سیف المعافری ہے اس کی مکر روایات ہیں۔

حوالہ: دیکھئے تہذیب التہذیب (ج ۳ ص ۲۲۱) اور تقریب التہذیب (ص ۷۰۷) امام نسائی نے اس حدیث کو بیان کرنے کے بعد فرمایا: ربعیہ، ضعیف الحدیث ہے۔ اور ابن الجوزی نے فرمایا کہ یہ حدیث ثابت نہیں اس کی دونوں سندوں میں ربعیہ ہے اور دوسری سند میں مجہول راوی ہیں امام بخاری نے فرمایا: ربعیہ المعافری کے پاس مکر روایات ہیں۔ انہی اور امام حاکم نے فرمایا کہ یہ حدیث شیخین کی شرط پر صحیح ہے، اور درحقیقت ایسا نہیں ہے جیسا کہ انہوں نے کہا اگرچہ امام ذہبی نے بھی اُن کی موافقت کر کی ہے۔ باوجود یہ کہ ربعیہ بن سیف شیخین کے روایت میں سے نہیں ہیں۔ اس حدیث کو اشیخ البانی نے بھی ضعیف قرار دیا۔ ضعیف سنن ابی داود (ص ۷۱)

[اس روایت کی سند حسن لذات ہے۔ اسے ابن حبان، حاکم اور ذہبی نے صحیح، منذری اور شیخی نے حسن قرار دیا ہے۔ ربعیہ بن سیف جمہور کے نزدیک موثق راوی ہے دیکھئے نیل المقصود فی تعلیق علی سنن ابی داود: ۳۱۲۳، اس روایت میں شدید الفاظ و عید پر مجہول ہیں۔ / زع]

### سو لہواں قصہ: رسول اللہ ﷺ کا واقعہ طائف

محمد بن کعب القرطی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ طائف پہنچے تو آپ نے ثقیف قبیلہ کے چند لوگوں کے ہاں تشریف لے جانے کا ارادہ فرمایا، اُن دونوں وہ قبیلۃ ثقیف کے روسا و اشراف تھے اور وہ تین بھائی تھے۔ (۱) عبد یالیل بن عمرو بن عیمر، (۲) اور رسمعود بن عمر و بن عیمر (۳) اور جبیب بن عمر و بن عیمر بن عوف بن عقدہ بن غیرۃ بن عوف بن ثقیف اُن میں سے ایک کے ہاں (اُن کی زوجیت میں) قریش کے بنی جمع قبیلہ کی ایک عورت تھی۔ رسول اللہ ﷺ اُن کے ساتھ تشریف فرمادی ہوئے اور انہیں دعوتِ ابی اللہ دی اور دعوتِ اسلام کی وجہ سے انہیں جو تکلیفیں پہنچیں اُن کو بتلایا اور انہیں اپنی قوم میں سے مخالفت کرنے والوں کے خلاف اپنا ساتھ دینے کی دعوت دی..... جب رسول اللہ ﷺ کو ان شریروں سے اطمینان حاصل ہوا تو (راوی کہتے ہیں): جو کچھ مجھے یاد ہے،

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا کرتے ہوئے یوں) فرمایا:

((اللهم إلينك أشكو ضعفَ قوّتي - وقلةِ حيلتي، وهواني  
على الناس ، يا أرحم الراحمين ، أنت رب المستضعفين ،  
وأنت ربِّي ، إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتجهمني؟ أم إلى  
عدو ملكته أمري؟ ..... ))

”اے اللہ! میں اپنی کمزوری و بے بھی کی اور لوگوں میں اپنی بے قدری کی تجھے  
ہی سے شکایت کرتا ہوں، اے ارحم الراحمین! تو ہی کمزوروں کا راب ہے اور  
تو ہی میرارب ہے، تو مجھے کس کے پرداز کرتا ہے؟ کسی اپنی بیگانے کی جو  
مجھے دیکھ کر ترش رو ہوتا ہے اور منہ پڑھاتا ہے؟ یا کسی ایسے دشمن کے حوالے  
کرتا ہے کہ جس کو تو نے میرے معاملے میں طاقت دی ہے.....“

[یہ ضعیف روایت ہے۔]

**بنیت پنج:** ابن اسحاق نے اسے بیان کیا جیسا کہ سیرۃ ابن ہشام (ج ۲ ص ۳۷) میں بلاسند ذکر کورہے۔ اور اسی طرح طبری نے اسے اپنی تاریخ میں (ج ۲ ص ۳۸۵) اور العبدی "بیہقی" اور بعض فضائل الاطائف وَوَج، (ص ۲۳) میں "عن ابن إسحاق قال: حدثني يزيد بن زيد عن محمد بن كعب القرظي" کی سند سے مرسلًا بیان کیا اور طبرانی نے "الدعا" میں (ج ۲ ص ۱۲۸۰) مختصرًا بیان کیا اور ابن منده نے "الردد على الجهمية" (ص ۹۹) میں "وهب بن جریر بن حازم: ثنا أبي عن محمد بن إسحاق عن حشام بن عمروة عن أبي عبد الله بن جعفر" کی سند سے روایت بیان کی۔

جرح: اس کی سند ضعیف ہے۔ اس میں محمد بن ابی حمزة مدرس ہیں۔ انہوں نے اس روایت کو عن سے بیان کیا، اور مسامع کی تصریح نہیں کی، پس یہ حدیث ضعیف ہے۔ علامہ شمسی نے مجمع الزوائد (ج ۲ ص ۳۵) میں یہ روایت ذکر کی پھر فرمایا: اسے طرافی نے روایت کیا اس میں ابن ابی حمزة مدرس ہیں ثقہ ہیں۔ اس کے بقیہ رواۃ (بھی) ثقہ ہیں۔ (مدرس جب ثقہ ہوتا بھی ”عن“ سے بیان کردہ یا اُن الفاظ سے بیان کردہ

روايت کہ جس میں مدليس کا شبه ہو، صحیح نہیں ہوتی۔ ضعیف راوی کی روایت تو ویسے ہی جست نہیں، مدلیس اُس کی مزید تقدیر نہ ہوگی)

اس حدیث کو علام البانی نے بھی فقہ اسریہ (ص ۱۲۶) میں ضعیف قرار دیا ہے۔

### عرضِ مترجم:

اس تحقیق کا خلاصہ یہ ہوا کہ یہ روایت دو سنوں سے مذکور ہے۔ ایک محمد بن کعب القرظی سے، یہ مرسل روایت ہے، القرظی تابعی تھے، اگرچہ بعض نے یہ بھی کہا کہ یہ عهد نبی ﷺ میں پیدا ہوئے۔ تب بھی یہ مذکون کے رہنے والے ہیں اور واقع طائف کا ہے جو رسول اللہ ﷺ کی زندگی کا ہے اور مذکون آنے سے پہلے کا ہے۔ پھر نبی ﷺ سے ان کا سامع بھی ثابت نہیں۔ اور دوسری سند میں محمد بن اسحاق مدرس ہیں ان کی مدليس کی وجہ سے یہ روایت ضعیف ہے، باقی آپ ﷺ کا تبلیغ کے لئے، عبدالیل سے گفتگو فرمانا اور ان بد بختوں کا آپ ﷺ کو سخت تکلیف پہنچانا صحیح احادیث سے ثابت ہے۔ اس کے لئے صحیح ابخاری، کتاب بدء الخلق، رقم الحدیث (۳۲۳۱) اور صحیح مسلم کتاب الجہاد باب مالیٰ التبی ﷺ من اذی المشرکین دیکھ لیجئے۔

### ستر ہواں قصہ: غار میں مکڑی اور کبوتر کا قصہ

(ابو) مصعب الحنفی کہتے ہیں کہ میں نے سیدنا زید بن ارم و سیدنا انس بن مالک اور سیدنا مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہم کو پایا وہ بیان کر رہے تھے:

نبی کریم ﷺ نے غار والی رات کو حکم دیا تو غار کے دہانے پھر ایک درخت اگا اور اُس نے اسے چھپا دیا، اور اللہ تعالیٰ نے مکڑی کو حکم دیا تو اُس نے غار کے دہانے پر ایک جال ہٹ دیا اور اُس دہانے کو چھپا دیا۔ اور وہ جنگلی کبوتروں کو حکم دیا تو وہ غار کے منہ پر کھڑی ہو گئیں۔ اور قریش کے جوان اپنی لاشیوں، سامان جنگ اور تکواروں کے ساتھ وہاں آگئے حتیٰ کہ جب وہ نبی اکرم ﷺ سے (۲۰) چالیس ہاتھ دور تھے تو ان میں کوئی غار کی طرف دیکھنے لگا اور کہا: میں نے غار کے دہانے پر دو کبوتروں کو دیکھا تو میں سمجھ گیا کہ اُس میں کوئی

نہیں رسول اللہ ﷺ نے اس کی یہ بات سن لی اور جان لیا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو تروں کے ذریعے ان لوگوں کو ہم سے دور کر دیا۔ تو آپ ﷺ نے اُن .....

**بیہقی:** ابن سعد نے الطبقات الکبریٰ (ج ۱ص ۲۲۸ و مص ۲۲۹) ابن سید الناس نے ”عیون الارث“ (ص ۲۲۰) عقیلی نے الفضعاء الکبیر (ج ۳ص ۳۲۲) امام ایل الاصبهانی نے دلائل النبوة (ص ۲۷) ابو قیم نے دلائل النبوة (ج ۲ص ۳۲۵) یہی نے دلائل النبوة (ج ۲ص ۲۸۱ و مص ۲۸۲) اور خیثہ نے ”فضائل ابی بکر الصدیق رضی اللہ عنہ“ (ص ۱۳۶) میں ”مسلم بن ابراہیم: شاعون بن عمر والقیسی“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

**جرح:** اس کی سند ساقط (گری ہوئی) ہے۔ اس میں دو علتیں ہیں:

**پہلی علت:** عون بن عمر والقیسی ہے ابی معین نے اس کے متعلق فرمایا: ”لاشی“ یہ کچھ بھی نہیں (اس کی کوئی حیثیت نہیں) اور بخاری نے فرمایا: مکر الحدیث و محبوں ہے۔

**دوسری علت:** ابو مصعب المکی ہے۔ عقیلی نے اس کے متعلق فرمایا: یہ مجبوں ہے۔ اور ذہبی نے فرمایا: ”لایعرف“ یہ پہچانا نہیں جاتا۔

**حوالہ:** دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۳ص ۲۲۶) لسان المیزان (ج ۷ص ۱۰۶) اور عقیلی کی الفضعاء الکبیر (ج ۳ص ۳۲۳) علامہ پیشی نے مجمع الزوائد (ج ۶ص ۵۲) میں یہ روایت بیان کی پھر فرمایا: ”رواه البر اروفیہ جماعتہ لم اعرفهم“ اسے بزار نے روایت کیا اور اس کی سند میں راویوں کی ایک جماعت ہے جنہیں میں نہیں جاتا۔

اور ابن کثیر نے البدایہ والنہایہ (ج ۳ص ۱۸۱) میں اسے بیان کیا اور پھر فرمایا: اس سند کے ساتھ یہ روایت نہایت ہی غریب ہے۔ (مطلوب: انجامی اور غیر مشہور ہے)

**روایت مذکورہ کی ایک اور سند:**

امام احمد نے اسے سند (ج ۱ص ۳۲۸) طبرانی نے الجمیل الکبیر (ج ۱۱ص ۷۰) عبد الرزاق نے المصنف (ج ۵ص ۳۸۹) اپنی تفسیر (ق ص ۹۲ ر/ط) اور طبری نے تفسیر (ج ۲ص ۲۲۸) میں

”عثمان الجزری ان مقسمًا مولیٰ ابن عباس أخبره عن ابن عباس“ کی

سندر سے بیان کیا کہ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان

﴿وَإِذْ يُمْكِرُ بِكَ الظَّالِمُونَ كُفُّرُوا إِلَيْهِ تُوْكِنُ﴾

”اور جب کافروںگ آپ کے بارے میں یہ چال سوچ رہے تھے کہ آپ کو قید کر لیں یا قتل کر دیں.....“ (الاغال: ۳۰)

ابن عباس رضی اللہ عنہ نے اس کے متعلق فرمایا: قریش نے ایک رات مکہ میں مشاورت کی..... تو وہ پہاڑوں پر چڑھ دوڑے اور غار کے قریب سے گزرے تو غار کے دروازے پر مکڑی کا جال دیکھا اور کہا کہ اگر آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) اس میں داخل ہوئے ہوتے تو اس کے دروازے پر مکڑی کا یہ جال نہ ہوتا۔ پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم تین راتیں اُس میں نہ ہرے رہے.....

جرح: اس کی سند بھی ضعیف ہے۔ اس میں عثمان بن عمر و بن ساج الجزری ہے اس کے متعلق ابو حاتم نے فرمایا: ”لائق ہے“ اس سے جنت نہ پکڑی جائے۔ عقیلی نے فرمایا: اس کی حدیث میں متابعت نہیں کی جاتی اور ابن حجر نے فرمایا: اس میں ضعف ہے۔

حوالہ: دیکھئے تہذیب التہذیب (ج ۷ ص ۱۳۱) تقریب التہذیب (ص ۳۸۶) امام ذہبی کی اکاشف (ج ۲ ص ۲۲۳) اور شیخ نے مجمع الزوائد (ج ۷ ص ۲۷) میں اسے ذکر کیا پھر فرمایا: اسے طبرانی نے روایت کیا اس کی سند میں عثمان بن عمر و الجزری ہے ابن حبان نے اس کی توثیق کی اور دیگر نے اس کو ضعیف قرار دیا اس کے بقیہ راوی صحیح بخاری کے راوی ہیں۔

اور ابن شیر نے البداية والنهاية (ج ۳ ص ۱۸۱) میں اس حدیث کو ذکر کرنے کے بعد فرمایا: اس نے سند حسن ہے۔ اور ابن حجر نے بھی اُن کی پیروی کی۔ (فتح الباری ج ۷ ص ۱۸۸) اس تحسین پر غور کی ضرورت ہے اس لئے کہ عثمان الجزری ضعیف الحدیث ہے (نہ کہ حسن الحدیث) جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے۔ اشیخ البانی نے بھی ”فقہ السیرۃ“ کی تحریک میں اسے ضعیف قرار دیا۔ اس روایت کی ایک اور سند:

ابو بکر الموزی نے ”مند ابی بکر الصدیق“ (رضی اللہ عنہ) میں (ح۷۳) اسے ”بشار الخفاف“ قال: حدثنا جعفر بن سلیمان قال: حدثنا أبو عمران الجوني قال حدثنا المعلى بن زياد عن الحسن“ کی سند سے بیان کیا کہ ”نبی کریم ﷺ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے ساتھ (ہجرت کے سفر پر) نکلے اور غار میں داخل ہوئے، ایک مکڑی آئی اور اس نے غار کے منہ پر ایک جال بنا.....“ الحدیث جرج: اس کی سند (بھی) ضعیف ہے۔ اس میں دو عائیں ہیں:  
 پہلی علت: بشار بن الخطاف، ابن موئی ہے اور یہ ضعیف اور کثیر الغلط ہے۔ جیسا کہ تقریب التہذیب (ص ۱۲۲) میں لکھا ہوا ہے۔  
 دوسری علت: ارسال ہے۔

اس حدیث کو علام البانی نے بھی تخریج فقه السیرۃ میں ضعیف کہا (ص ۱۲۳)

### عرض مترجم:

تحقیق کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ حدیث تین سندوں سے مذکور ہے تینوں میں سے ہر ایک کا ضعف آپ کے سامنے ہے۔ باقی آپ ﷺ کا سیدنا ابو بکر الصدیق رضی اللہ عنہ کے ساتھ ہجرت کا واقعہ قرآن و احادیث صحیح کشیرہ سے ثابت ہے۔ نیز غار ثور میں تین راتیں قیام فرمانا اور کفار کا آپ ﷺ کے تعاقب میں غار کے دہانے تک آپ پہنچا بھی احادیث صحیح میں مذکور ہے اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے۔ سورۃ توبہ: ۳۰، صحیح البخاری، کتاب الفھائل۔ البتہ غار کے دہانے پر درخت کا اگنا، مکڑی کا جال بنتا، دو کبوتروں کا کھڑا ہونا ثابت نہیں لہذا اس کے بیان کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

امہار ہواں قصہ: سیدنا علی رضی اللہ عنہ کا رسول اللہ ﷺ کے

بستر پر سونے کا قصہ

ابن عباس رضی اللہ عنہ نے آیت

«وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَيْهِمْ تُوكِدُ

”کہ جب کفار آپ کے متعلق یہ چالیں بنار ہے تھے کہ آپ کو قید کر لیں۔“  
سے متعلق فرمایا: ایک رات قریش نے مکہ میں مشاورت کی۔ تو ان میں سے کسی نے  
کہا صحیح ہو تو انہیں رسیوں سے باندھ لو۔ ان (بد بختوں) کی اس سے مراد نبی کریم ﷺ کی  
ذاتِ القدس تھی اور کسی نے کہا کہ نہیں بلکہ انہیں مکہ سے نکال دو۔

تو اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ کو اس پر اطلاع دی۔ سیدنا علی رضی اللہ عنہ نے  
آپ ﷺ کے مبارک بستر پر وہ رات گزاری اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (سفر ہجرت  
کے لئے) تشریف لے گئے یہاں تک کہ غار میں داخل ہو گئے۔ اور مشرکین ساری رات  
علی رضی اللہ عنہ کی گمراہی کرتے رہے انہیں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سمجھتے ہوئے۔ جب انہوں نے صحیح  
کی تو ان پر پہنچ پڑے جب یہ دیکھا کہ یہ تو علی ہیں (رضی اللہ عنہ) پس، اللہ تعالیٰ نے ان کا  
مکراخی پر لوتا دیا۔ تو انہوں نے کہا کہ آپ کے صاحب کہاں ہیں؟ تو سیدنا علی رضی اللہ عنہ نے  
فرمایا: میں نہیں جانتا..... الحدیث۔ [یہ روایت ضعیف ہے۔]

**بنجیخ:** اسے امام احمد نے مند (ج اص ۳۲۸) طبرانی (اجم الکبیر ج اص ۷۰)  
عبد الرزاق (المصنف ج ۵ ص ۳۸۹، تفسیر ق ۹۲، طرت) میں اور طبری نے تفسیر (ج ۶ ص  
۲۲۸) میں ”عمثان الجزری اُن مقسمًا مولیٰ ابن عباس أخْبَرَهُ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ“ کی سند سے  
اسے روایت کیا۔

[ علام الفوزی نے اس پر وہ تمام کلام نقل فرمایا جو اس سے پہلے ستر ہویں (۱۷) ]  
قصہ میں اُنر چکا ہے وہیں ملاحظہ کیجئے: مترجم  
اس روایت کی ایک اور سند:

طبری نے تفسیر (ج ۶ ص ۲۲۸) میں ”عبد الرزاق ..... قال سمعت ابی  
یحدث عن عكرمة“ کی سند سے بیان کیا۔ کہ آیت بالا کی تفسیر میں عكرمة نے فرمایا:  
جب رسول اللہ ﷺ اور سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ غار کی طرف نکلے تو آپ نے علی کو حکم دیا  
تو وہ آپ ﷺ کے مبارک بستر پر سوئیں۔

اور مشرکین ساری رات ان کی گمراہی کرتے رہے جب انھیں سویا ہوا دیکھا تو وہ

یہی سمجھتے رہے کہ یہ نبی کریم ﷺ میں تو انہیں (سویا ہوا) چھوڑے رکھا۔ جب انہوں نے صحیح کی تو ان پر چڑھ دوڑے۔ پس وہ تو ان کے سامنے علی (علی اللہ عنہ) تھے تو پوچھا کہ آپ کے صاحب کہاں ہیں؟ فرمایا مجھے معلوم نہیں۔ تو ان مشرکین نے آپ کی طلب میں بڑی مشقتیں اٹھائیں اور بہت خوار ہوئے۔

جرح: اس کی سند میں دو عاتیں ہیں:

پہلی علت: ہمام ابن نافع الحمیری، عبد الرزاق کے والد۔ تو یہ مقبول راوی ہیں التقریب (۵۷۲) تب جب ان کی متابعت کی جائے ورنہ لین الحدیث ہیں۔

دوسری علت: ارسال۔

[عکرمة تابعی ہیں رسول اللہ ﷺ سے ان کی روایت مرسل ہوئی۔ مترجم]

اس حدیث کی ایک اور سند:

ابن کثیر نے البدایہ والنہایہ میں (ج ۳ ص ۱۸۳) اس ”ابن لمیع عن أبي الأسود عن عروة بن الزبیر“ کی سند سے بیان کیا۔ اس کی سند بھی ضعیف ہے اس میں دو عاتیں ہیں:

پہلی علت: ابن لمیع ضعیف ہے اس سے جھٹ نہیں لی جاتی۔

دوسری علت: الارسال۔

عرض مترجم:

اس ضعیف روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ ﷺ سفر ہجرت کے لئے رات کو نکلے جبکہ صحیح روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ ٹھیک دوپہر کے وقت نکلے تھے۔ ام المؤمنین سیدہ عائشہؓ نے فرمایا فرماتی ہیں:

”فَيَنِمَا نَحْنُ يَوْمًا جَلُوسٌ فِي بَيْتِ أَبِي بَكْرٍ فِي نَهْرِ الظَّهِيرَةِ۔“

قال قائل لأبي بكر: هذا رسول الله ﷺ متقدعاً ، في ساعة

لم يكن يأتينا فيها فقال أبو بكر: فداء له أبي وأمي ، والله

ما جاء به في هذه الساعة إلا أمر ..... ((فإني قد أذن لي

في الخروج )) فقال أبو بكر: الصحابة بأبي أنت يا رسول

الله! قال رسول الله ﷺ: "نعم" قال أبو بكر: فخذ بأبی أنت يا رسول الله! إحدى راحلتي هاتين ، قال رسول الله ﷺ: "بالشمن" قالت عائشة: فجهّزنا هما أحث الجهاز، وضعنا لهما سُفْرَةٌ في جراب ..... قالت: ثم لحق رسول الله ﷺ وأبو بكر بغار في جبل ثور، ..... " اس دوران میں کہ ایک دن ٹھیک دوپہر کے وقت ہم ابو بکر رضی اللہ عنہ کے گھر میں بیٹھے ہوئے تھے تو کہنے والے نے ابو بکر رضی اللہ عنہ سے کہا: یہ تو اللہ کے رسول ﷺ (تشریف لارہے) میں سر پر کپڑا باندھے ہوئے۔ آپ ایسے وقت تشریف لارہے تھے کہ ایسے وقت آپ ہمارے گھر تشریف نہیں لاتے تھے، تو سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا میرے ماں باپ ان پر فدا ہوں۔ اللہ کی قسم آپ اس وقت تشریف نہیں لائے مگر کسی خاص کام سے ۔۔۔۔۔ تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھے بحترت کی اجازت مل گئی۔ تو ابو بکر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میرا باپ آپ پر قربان ان دو اوثنوں میں سے ایک آپ لے لیجئے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "قیمتا لوں گا۔"

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں پھر ہم نے جلدی سے سامان سفر تیار کیا کچھ کھانا ایک چڑے کے تھیلے میں ۔۔۔۔ پھر آپ ﷺ اور ابو بکر رضی اللہ عنہ غار ثور میں آئٹھرے ۔۔۔۔

(صحیح البخاری، کتاب مناقب الانصار، رقم الحدیث: ۳۹۰۵)

معلوم ہوا کہ مذکورہ روایت صرف ضعیف ہی نہیں بلکہ صحیح حدیث کے خلاف بھی ہے۔

### انیسوال قصہ: نبی اکرم ﷺ کا ایک قصہ

سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ رضی اللہ عنہ اپنی مسجد میں ایک مجلس پر گزرے تو فرمایا: دونوں ہی خیر پر ہیں ان میں سے ایک دوسرے سے افضل ہے۔

مشورہ افکار کی حقیقت  
بہر حال یہ لوگ اللہ سے دعا میں مانگ رہے ہیں اور اُس کی طرف راغب ہیں اگر اللہ چاہے تو انہیں عطا فرمادے اگر چاہے تو منع فرمادے۔ اور رہے یہ لوگ تو یہ دین کی سوجہ بوجھ اور علم سکھا رہے ہیں تو یہ ان سے افضل ہیں اور میں تو معلم بنا کر بھیجا گیا ہوں پھر آپ اُس محفل میں تشریف فرمائو ہوئے۔ یہ سخت ضعیف روایت ہے۔

**تجزیہ:** یہ روایت یعنی نے الدخل (ص ۳۰۶) میں ابن المبارک نے کتاب الزہد (۳۸۸) میں داری نے اپنی سنن (ج اص ۹۹) میں خطیب بغدادی نے الفقیر والمحفظة (ج اص ۱۱) میں اور الطیالی نے اپنی سند (ص ۲۹۸) میں ”عبد الرحمن بن زیاد بن انعم الافریقی فرمی عن عبد الرحمن بن رافع عن عبد الله بن بن عمرہ“ کی سند سے بیان کیا۔

**جرح:** اس کی سند سخت ضعیف ہے اور اس میں دو علتیں ہیں:

**پہلی علت:** عبد الرحمن بن زیاد انعم الافریقی ہے یہ ضعیف ہے۔ (تقریب التہذیب ص ۳۲۰)  
**دوسری علت:** عبد الرحمن بن رافع التوتخی ہے یہ ضعیف ہے۔ (تقریب التہذیب ص ۳۲۰)  
یہ روایت ابن ماجہ نے اپنی سنن (ج اص ۸۳ ح ۲۲۹) میں ”داود بن الزبر قال عن بکر بن خنسا عن عبد الرحمن بن زیاد عن عبد الله بن یزید عن عبد الله بن عمرہ“ کی سند سے بیان کی۔

**جرح:** اس کی سند بھی بودھی (کمزور) ہے اس میں دو علتیں ہیں:

**پہلی علت:** داود بن الزبر قان الرقاشی ہے یہ متروک راوی ہے اور الا زدی (بد ذات خود مجرور) نے اسے کذاب قرار دیا۔ (تقریب التہذیب ص ۱۹۸)

**دوسری علت:** عبد الرحمن بن زیاد بن انعم الافریقی ضعیف راوی ہے۔ (التقریب ص ۳۲۰)  
حافظ العراقي نے احیاء العلوم کی تجزیہ میں فرمایا: اسے ابن ماجہ نے عبد الله بن عمرہ فرمی کی روایت سے ضعیف سند کے ساتھ بیان فرمایا۔

### عرضِ مترجم:

علم کی فضیلت پر قرآن مجید کی بہت سی آیات اور رسول اللہ ﷺ کی بہت سی احادیث صحیح اور حسن سند سے ثابت ہیں پھر اس ضعیف روایت کو بیان کرنے کی کیا ضرورت۔

باقی رہتی ہے؟

رسول اللہ ﷺ کا معلم ہونا ایک بینِ حقیقت ہے قرآنی نصوص اس پر واضح دلالت کرتی ہیں جیسے آل عمران کی آیت نمبر ۲۲۔ الجمدة کی آیت نمبر ۲۲ جو ہمیں اس ضعیف روایت کے بیان کرنے سے مستغنی کر دیتی ہیں۔

**بیسوال قصہ: سیدنا سعد بن ابی وقار صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کا لشکر سمیت**

### دجلہ عبور کرنے کا قصہ

ابن الرفیل سے روایت ہے کہ جب سیدنا سعد رضی اللہ عنہ نہر شیر نامی شہر میں پہنچے، یہ آبادی قریب یا نیچے کی جانب تھی۔ تو آپ نے کشتیاں طلب فرمائیں تاکہ لوگوں کو دریا پار کر اکر شہر کی پری (دوسری) جانب لے جائیں۔ تو انہیں پکھنہ ملا، وہاں کے لوگوں نے اپنی کشتیاں روک لی تھیں۔ پس آپ ماہ صفر کے چند دن نہر شیر شہر میں ہی مقیم رہے، آپ کے ساتھی اتر کر دریا پار کرنا چاہتے تھے لیکن مسلمین کی حفاظت اور ان پر شفقت آپ کو روکے ہوئی تھی۔

یہاں تک کہ چند مرلوگ آپ کے پاس آئے اور آپ کو دریا کے کم پانی والی جگہ بتلائی کہ جس سے پانی میں گھس کروادی کی پشت کی جانب پہنچا جا سکتا تھا۔ سیدنا سعد رضی اللہ عنہ نے اس سے انکار کر دیا اور آپ کو اس معاملہ میں تردد رہا۔ اور اچانک دریا میں سیالاب آگیا۔ پس سیدنا سعد رضی اللہ عنہ نے ایک خواب دیکھا کہ مسلمانوں کے گھوڑے دریا میں کوڈ پڑے ہیں۔ اور سیالاب آنے سے ایک بہت بڑا معاملہ ہو گیا۔ تو سعد رضی اللہ عنہ نے اپنے اس خواب کی تعبیر کا عزم فرمایا دریا پار کر جانے کے خواب کا۔ تو آپ نے لوگوں کو جمع کیا اور (خطبہ ارشاد فرمایا) اللہ کی حمد و شنبایان فرمائی اور کہا: (اے لوگو! تمہارے دشمن اس دریا کی وجہ سے تم سے محفوظ ہیں۔ تم ان تک نہیں پہنچ سکتے اور وہ جب چاہیں تم تک پہنچ جائیں۔ اور اپنی کشتیوں میں دور دور ہی سے تم پر (نیزوں، بالوں اور تیروں وغیرہ) سے حملہ کر دیں۔ اور تمہارے پیچے کوئی ایسی چیز نہیں جس کا تمہیں یہ خوف ہو کہ وہ تمہارے پاس آئے، پس

میں تو یہ دریا پار کر کے اُن پر حملہ کر دینے کا پکا ارادہ کر چکا ہوں۔ تو ان سب لوگوں نے (جوبلاء) کہا۔ اللہ رب العالمین ہمارے اور آپ کے لئے بھلائی کے ساتھ اس عزم کو پورا کرے۔ آپ ایسا ہی کردیجھے جس کا آپ نے عزم فرمایا۔

تو سیدنا سعد رضی خدا نے لوگوں کو دریا پار کرنے کے لئے آمادہ کیا اور فرمایا: کون ابتداء کرتا ہے کہ ہمارے لئے گھاٹ کو حفظ کرے یہاں تک کہ لوگ اُس سے ۶ ملیں اور ایسا نہ ہو کہ وہ انہیں خروج سے روکیں؟

(۲۰۰) تو عاصم بن عمر اس پر سب سے پہلے تیار ہوئے اُن کے بعد مختلف علاقوں کے چھ سو افراد اور بھی تیار ہو گئے۔ آپ نے عاصم کو اُن پر امیر بنایا۔ عاصم اُن کے ساتھ چل پڑے حتیٰ کہ دجلہ کے کنارے آکھڑے ہوئے اور کہا، کون میرے ساتھ تیار ہوتا ہے کہ تمہارے وشتوں سے گھاث کو محفوظ کر لیں؟

تو ان میں سے ساٹھ (۲۰) آدمی تیار ہو گئے۔ تو عاصم نے انہیں آدھا آدھا یعنی برابر تقسیم کیا اور انہیں گھوڑے اور گھوڑیوں پر سوار کیا تاکہ گھوڑوں کو پانی میں تیرنے میں آسانی ہو۔ تو جب سید ناسعد رضی اللہ عنہ نے عاصم کو گھاث پر دیکھا کہ انہوں نے اس کی حفاظت کر رکھی ہے۔ تو لوگوں کو بھی دریا میں گھس جانے کی اجازت دی اور فرمایا۔ تمہارے یوں کہو

"نستعين بالله نتوكل عليه ، و حسبنا الله ونعم الوكيل ،

پس وہ بڑا شکر بھی اُن کے ساتھ جاما۔ اور وہ اتحاہ گہرائی پر سوار ہو گئے۔ اور دجلہ (جوش سے) جھاگِ اُگل رہا تھا۔

اور لوگ اپنے تیرنے کے دوران میں باتیں کر رہے تھے اور ایک دوسرے کے ساتھ مل گئے، اور وہ باتیں اس طرح کر رہے تھے جس طرح کہ زمین پر ایسی چلت پھرت کے

دوران میں کرتے تھے۔ پس انہوں نے اہل فارس کو ایسی ناگہانی صورتِ حال سے دوچار کر دیا کہ ان کے وہم و گمان میں بھی نہ تھا۔ اور انہیں مغلوب کر دیا اور انھیں ان کے اموال لدوا نے میں جلدی کراوی۔ مسلمین صفر ۱۶ھ میں خر شہر فارس میں داخل ہوئے۔ اور ہر وہ چیز ان کے قبضہ میں آگئی جو کسری کے مکانوں سے باقی رہ گئی تھی تین ارب کے خزانے پر قبضہ کر لیا اور جو کچھ کسری کے بعد "شیرودیہ" نے جمع کر کھاتھا۔ [یہ من گھڑت واقعہ ہے۔] **تanjum:** یہ روایت ابو نعیم نے دلائل النبوة میں (ج ۲ ص ۷۲۵ و ص ۵۷۵ ح ۵۲۲) "ابوعبیدہ السری بن یحیی السری: ثنا شعیب بن ابراهیم: ثناسیف بن عمر التیمی عن محمد و طلحہ والمهاب و عمر و سعید والنضر عن ابن الرفیل" کی سند سے قصہ بیان کیا۔

جرح: میں کہتا ہوں اس کی سند موضوع ہے۔ اس میں سیف بن عمر رحمہ اللہ علیہ راوی ہے اس کے متعلق ابو داؤد نے فرمایا: یہ کچھ بھی نہیں، ابو حاتم نے فرمایا: متروک ہے، ابن حبان نے فرمایا: ثقہ و شبہ راویوں سے موضوع روایات بیان کرتا ہے اور فرمایا: یہ احادیث گھڑتا ہے اور یہ زندقة کے ساتھ مبتهم کیا گیا۔ ابن معین نے فرمایا: یہ ضعیف الحدیث ہے فس (ایک پیسہ) اس سے بہتر ہے اور سب نے کہا کہ یہ حدیثیں گھڑتا ہیں۔ اور اسے زندقة کے ساتھ مبتهم کیا گیا۔ ناسی و دارقطنی نے فرمایا: یہ ضعیف ہے۔ ابن عدی نے فرمایا: اس کی حدیث منکر ہے۔

حوالہ: دیکھئے۔ میرزاں الاعتدال (ج ۲ ص ۳۳۵) ابن الجوزی کی الضعفاء (ج ۲ ص ۳۵) تہذیب (ج ۳ ص ۲۵۹) حلیبی کی "الکشف الحشیث عن رمی بوضع الحدیث" (ص ۱۳۱) ابن حبان کی الجرج و حسن (ج ۱ ص ۲۲۵) اور اسی سند سے طبری نے اپنی تاریخ (ج ۲ ص ۸ و ص ۱۰) میں یہ روایت بیان کی ہے۔

شوہد: اس روایت کے شواہد میں ابو عثمان التہدی، ابو بکر بن حفص بن عمر، عیمر الصاندی، قیس بن ابی حازم، حبیب بن صحیب، ابن ابومالک اور عبد اللہ بن ابی طیب کی روایات ہیں۔

(۱) روایت ابو عثمان التہدی:

ابونعیم نے دلائل النبوة (ج ۲ ص ۵۷۶) میں طبری نے اپنی تاریخ (ج ۳ ص ۱۰، ص ۱۱) میں ”شیعیب عن سیف عن رجل عن ابی عثمان“ کی سند سے یہ قصہ بیان کیا۔ میں کہتا ہوں یہ بھی اپنی پچھلی سند کی طرح ہے اور اس میں دو علتیں ہیں:  
 پہلی علت: سیف جو کہ ابن عمر الحنفی ہے اور یہ وضع حدیث کے ساتھ مبتدا ہے۔  
 دوسری علت: اس سند میں ”رجل“ مجہول ہے۔

دوسرہ شاہد: ابوکبر بن حفص بن عمر کی روایت۔ ابونعیم نے دلائل النبوة (ج ۲ ص ۵۷۶) میں اور طبری نے اپنی تاریخ (ج ۳ ص ۱۱) میں ”شیعیب عن سیف عن بدر بن عثمان ابی بکر بن حفص بن عمر“ کی سند سے یہ قصہ بیان کیا۔  
 میں کہتا ہوں اس کی سند بھی اپنی پچھلی سند جیسی ہے۔ (سیف بن عمر کذاب اس سند میں بھی ہے)

تیسرا شاہد: عسیر الصائدی کی روایت:  
 ابونعیم نے دلائل النبوة (ج ۲ ص ۵۷۷) میں طبری نے تاریخ (ج ۳ ص ۱۲، ص ۱۳) میں ”شیعیب عن سیف عن القاسم بن الولید عن عمر الصائدی“ کی سند سے یہ قصہ نقل کیا۔ میں کہتا ہوں اس کی سند بھی ویسی ہی ہے۔  
 (سیف بن عمر اس سند میں بھی ہے)

چوتھا شاہد: قیس بن ابی حازم کی روایت:  
 ابونعیم نے دلائل النبوة میں (ج ۲ ص ۵۷۸) طبری نے اپنی تاریخ (ج ۳ ص ۱۳) ”شیعیب عن سیف عن اسماعیل ابن ابی خالد عن قیس بن ابی حازم“ کی سند سے یہ قصہ روایت کیا۔ میں کہتا ہوں یہ بھی پچھلی سند کی طرح ہے۔  
 پانچواں شاہد: ”حبیب بن صہیبان ابی مالک“ کی روایت:  
 ابونعیم نے دلائل النبوة (ج ۲ ص ۵۷۹) میں، طبری نے اپنی تاریخ (ج ۳ ص ۱۲) میں ”شیعیب عن سیف عن الأعشش عن حبیب بن صہیبان ابی مالک“ کی سند سے یہ قصہ بیان کیا۔

میں کہتا ہوں یہ بھی پچھلی سند کی طرح ہے، اس میں دو علتیں ہیں:

پہلی علت: سیف بن عمر التیمی

(۲) اعمش اور یہ سلیمان بن مہران الاسدی ہیں (بشرط صحت) جو کہ مدرس ہیں۔

یہ روایت عن سیف عن سیف یا تحدیث کی صراحت نہیں کی۔

(دیکھئے تعریف الائتماد لیں لا بن جمرس ۲۷)

چھٹا شاہد: عبد اللہ بن ابی طیبہ کی روایت:

طبری نے اپنی تاریخ (ج ۲۳ ص ۱۰) میں "شیعیب عن سیف عن الولید بن عبد اللہ بن ابی طیبہ عن ابیه" کی سند سے یہ قصہ نقل کیا۔ میں کہتا ہوں یہ بھی پچھلی سند کی طرح ہے۔

عرضِ مترجم:

اس تحقیق کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ قصہ سیف بن عمر کی گھڑت ہے اور اس نے اس کے لئے بہت سی سندیں گھڑ دیں مندرجہ بالامقام اسناد میں یہ جلوہ نہما ہے۔ بہت سے لوگ سمندر وال، دریاؤں پر چلنے اور اس طرح چلنے کے پاؤں کے تلوے تک نہ بھیگے یا زمین پر چلت پھرت کی طرح چلنے کے بہت سے "مجزہ نما" "من گھڑت قصہ" "کرامات" کے نام پر بیان کرتے اور ایجاد کرتے ہوئے نہیں تھکتے۔

وہ اس قسم کی روایات بیان کر کے اپنے "دیو مالائی" قصوں کو تقویت پہنچانے کی کوشش کرتے ہیں۔ اور پھر بڑے فخر سے حوالے بیان کرتے ہیں کہ دیکھو فالاں فلاں کتب میں بھی اس طرح کے قصے مذکور ہیں۔ جب کہ اس قسم کے قصے محض داستانیں ہیں وہ غالباً گھڑے ہوئے ہوئے ہیں۔ ان روایات پر اپنے قصوں کی بنیاد رکھنا خلا میں بغلہ بنانے کے خواب کی طرح ہے، جو پورا ہونا ممکن نہیں۔

اکیسوال قصہ: اے میرے بھائی! ہمیں اپنی دعا میں نہ بھولنا

(مردی ہے) سیدنا عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: میں نے نبی کریم ﷺ سے عمرہ کے لئے جانے کی اجازت طلب کی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے اجازت مرحمت فرمائی

اور فرمایا:

(( لا تنسنا يا أخني من دعائك ))

”اے میرے بھائی! ہمیں اپنی دعائیں نہ پھولنا۔“

**تجزیج:** یہ روایت ابو داؤد (ج ۲ ص ۸۰ ح ۱۳۹۸) ترمذی (ج ۵ ص ۵۵۹ ح ۳۵۶۲) و قال: ”حسن صحیح“، ابن ماجہ (ج ۲ ص ۹۶۶ ح ۲۸۹۳) احمد (ج ۱ ص ۲۹ ح ۱۹۵) ابن القشی (عمل الیوم والملیة ص ۳۸۵ ح ۱۸۶) ابن حبان (البخاری و مسلم ج ۲ ص ۱۳۸) خطیب بغدادی (تاریخ بغداد ج ۳ ص ۳۹۶) اور یحییی (السنن الکبری ج ۵ ص ۲۵۱) نے ”عاصم بن عبید اللہ عن سالم بن عبد اللہ عن أبيه“ کی سند سے بیان کی ہے۔

**جرح:** اس کی سند ضعیف ہے اس میں عاصم بن عبید اللہ بن عاصم المدنی (العدوی) ہے، وہ ضعیف ہے جیسا کہ تقریب البہذیب (ص ۲۸۵ رقم ۳۰۲۵) میں ہے۔ اسے احمد بن حقبل، ابن معین، ابن سعد، مالک (?) جوز جانی، بخاری، نسائی، ابن خزیم، و اقطینی اور ابن عدی نے ضعیف قرار دیا۔ ابو حاتم نے فرمایا: مکر اندریث اور مضطرب الحدیث ہے۔

**حوالہ:** دیکھئے تہذیب البہذیب (ج ۵ ص ۳۲) ذہبی کی المغنى فی الفعفاء (ج ۱ ص ۳۲۱) اس روایت کو عاصم بن عبید اللہ سے ثقہ راویوں کی ایک جماعت نے بیان کیا ہے جیسے: شعبہ، قبیصہ، قاسم بن یزید اور کجع نے سفیان ثوری سے یہ قصہ بیان کیا ہے۔

سمعانی نے ادب الاملاء (ص ۳۶) میں شعبہ عن عاصم کی سند سے یہ قصہ بیان کیا ہے۔ خطیب بغدادی نے تاریخ بغداد (ج ۱ ص ۳۹۶) میں ”آسباط عن سفیان الشوری عن عبید اللہ عن نافع عن ابن عمر“، <sup>ذی القوّۃ</sup> کی سند سے یہ روایت بیان کی۔

یہ روایت دو وجہ سے صحیح نہیں ہے:

(۱) اس باط بن محمد اگر چہ قلتے ہیں لیکن سفیان ثوری سے ان کی روایات ضعیف ہیں۔ حافظ ابن حجر نے فرمایا ”شیقۃ ضعف فی الشوری“، ثقہ ہے ثوری کی روایت میں اسے ضعیف قرار دیا

گیا۔ (لتقریب: ۳۲۰) اور ابن معین نے فرمایا: لیکن ثوری سے احادیث بیان کرنے میں یہ غلطیاں کرتا تھا۔ (تاریخ ابن معین روایۃ الدوری: ۳۰۸۵)

[معلوم ہوا کہ یہ جرح خاص ہے۔ مترجم]

(۲) اس باط کی یہ روایت ثقات کی روایت کے خلاف ہونے کی وجہ سے شاذ ہے۔ اس روایت کو احمد محمد شاکر نے مند احمد کی شرح (ج اص ۲۳۰) اور علامہ البانی نے ضعیف الجامع (ص ۹۰۶) میں ضعیف قرار دیا ہے۔

(۳) اس باط بن محمد کی یہ روایت اگر سفیان ثوری سے ثابت ہوتی تو بھی ان کی تدلیس / عن کی وجہ سے ضعیف و مردود تھی۔ [

### عرض مترجم:

ثانی الخلفاء الراشدین، فاروق اعظم سیدنا عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کے فضائل بکثرت صحیح احادیث سے ثابت ہیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان اطہر پر اکثر آپ رضی اللہ عنہ کا تذکرہ رہتا لہذا آپ کے فضائل و شان و عظمت کے لئے صحیح احادیث بہت کافی ہیں۔ ضعیف روایات سے آپ کی شان بیان کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔

بائیسوال قصہ: سیدنا عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ کا اپنی زوجہ کے ساتھ ایک قصہ

قدامہ بن ابراہیم بن محمد بن حاطب سے مروی ہے کہ آپ بیان کرتے ہیں: سیدنا عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ نے اپنی لوگوں سے صحبت کی، تو ان کی زوجہ نے ان سے کہا کہ آپ نے ایسا کیا؟ آپ نے جواب ارشاد فرمایا: مجھے میں تو قرآن مجید کی تلاوت کرتا ہوں۔

تو آپ کی زوجہ نے فرمایا: آپ قرآن مجید نہ ہی پڑھیں جبکہ آپ جتنی ہیں۔ تو انہوں نے کہا میں آپ کے لئے پڑھتا ہوں اور کہا:

وَأَنَّ النَّارَ مُثْوِيُ الْكَافِرِينَ

شہدث بآن وعد الله حق

وأن العرش فوق الماء طافٍ  
وفوق العرش رب العالمين

ملائكة الإله مسمو مينا

اور جہنم کفار کا شہکانا ہے

اور عرش پر رب العالمین ہے

اللہ کے نشان زدہ فرشتے ہیں

107

وو ان کی روجہ مے ہے۔ میں ایمان لاں اور راپے دیے گے۔

[یہ منکر روایت ہے۔]

**تہجیج:** یہ روایت (عنان بن سعید) الدارمی نے الرد علی الحجۃ (ص ۲۸۷ ح ۸۲) میں ”یحییٰ بن ایوب حدیثی عمارۃ بن غزیۃ عن قدامة بن راہب ایم بن محمد حاطب“ کی سند سے بیان کی ہے۔

جرح: اس کی سند ضعیف ہے۔ اس سند میں قدامہ بن ابراہیم بن محمد بن حاطب ہے جو کہ حافظ ابن حجر کی اصطلاح میں مقبول یعنی مجہول الحال راوی ہے جیسا کہ تقریب العجذیب (ص ۳۵۲ ت ۵۵۲) میں ہے۔ مطلب یہ ہے کہ جب اس کی متابعت ہوتی مقبول ہے وگرنے یہ لین الحدیث ہے اور یہ چھوٹا تابعی ہے جیسا کہ "الاصابة" (ج ۲ ص ۲۷۸) میں لکھا ہوا ہے۔ پس عبداللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ سے اس کی روایت منقطع ہے۔

سیدنا ابن رواحہ رض تو نبی ﷺ کے عہد مبارک میں غزوہ مؤتہ میں شہید ہو گئے تھے۔

حافظ ذہبی نے ”العلو“ (ص ۲۲) میں اس روایت کو منقطع ہونے کی وجہ سے مغلول (ضعیف) تھا بڑا ہے۔

(وسری سند) سیکل نے طبقات الشافعیہ (ج اص ۱۳۹ دوسرا نسخہ ۲۶۵، ۲۶۷) میں عساکر نے تاریخ دمشق (۸۹/۳۰) اور ذہبی نے سیر اعلام العبلاء (ج اص ۲۳۸) میں ”عبد العزیز بن ابی سلمۃ عمرن حد شعن عبد اللہ بن رواۃ رضی اللہ عنہ“ کی سند سے یہ فحصہ پیمان کیا ہے۔

یہ سند اعضال (انقطاع) اور جہالت (کہ عبد العزیز سے کس نے یہ قصہ بیان کیا؟) کی وجہ سے ضعیف ہے۔

دارقطنی نے اپنی سنن (ج اص ۱۲۰ ح ۳۲۶) میں ”ابو قیم: شازمude بن صالح عن سلمة بن وهرام عن عكرمة“ کی سند سے یہی قصہ مرسل بیان کیا۔ اس کی سند بھی ضعیف ہے اور اس میں دلکشیں ہیں:

پہلی علت: زمود بن صالح الجندی ہے جو کہ ضعیف ہے جیسا کہ تقریب التہذیب (ص ۲۱۷ ت ۲۰۳۵) میں ہے۔

دوسری علت: ارسال ہے یعنی روایت مرسل (منقطع) ہے۔ اس روایت کی تمام سند یہ ضعیف ہیں اور یہ ضعف ایسا ہے کہ بعض بعض کو تقویت نہیں پہنچتا۔

علامہ نووی نے الجموع (ج ۳ ص ۱۵۹) میں فرمایا: اس قصہ کی سند ضعیف و منقطع ہے۔

### عرضِ مترجم:

الله سبحانه وتعالیٰ کا عرش پر مستوی ہونا نصوص قرآن مجید و احادیث صحیح سے ثابت ہے، سلف صالحین سے بھی یہ عقیدہ ثابت ہے۔

اور یہ کہ لوڈی سے صحبت حلال ہے جیسا کہ قرآن و سنت سے ثابت ہے لہذا اس کی تاویل کی سیدنا عبداللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ کو کوئی ضرورت بھی نہ تھی کیونکہ یہ کوئی معیوب عمل نہ تھا۔

امام ابن عبد البر ”الاستیعاب“ (ج اص ۲۹۶) میں یہ قصہ نقل کرتے ہیں اور اس کی صحیح کی طرف مائل ہیں۔ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ نے ”اجتاع الجیوش الاسلامیہ“ (ص ۱۲۵) میں ان کا یہ کلام نقل فرمایا اسی طرح ابن قدامہ نے ”اثبات صفت العلو“ (ص ۹۹) میں ذکر کیا۔ دونوں نے ابن عبد البر رحمۃ اللہ علیہ کے کلام کی تائید فرمائی ہے۔ لیکن دلائل و برائین سے ان کی یہ بات درست معلوم نہیں ہوتی چونکہ اس روایت کے تمام طرق سخت ضعیف اور منقطع ہیں۔

اس قصہ کے بعض طرق میں یہ بات بھی پائی جاتی ہے کہ صحیح کے وقت عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ

محکمہ دلائل و برائین سے مزین متتنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نے اللہ کے رسول ﷺ کو یہ بات بتلائی اس پر آپ ﷺ نے یہاں تک کہ آپ کے دانت مبارک دھکائی دیئے۔

گویا نبی کریم ﷺ نے ان کے اس عمل پر ان سے موافقت فرمائی۔ جبکہ اس قصہ سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ سیدنا عبد اللہ بن عباس نے چند اشعار کو اللہ کا کلام قرآن مجید قرار دیا۔ رسول اللہ ﷺ کا توذکرہ بنے دیجئے کہ آپ سے بڑھ کر اللہ اور بنووں کے معاملہ میں کوئی امین ہو ہی نہیں سکتا۔ ایسی بات کا توصیح کرام رحمۃ اللہ علیہ سے متعلق بھی تصور نہیں کیا جاسکتا کہ وہ اپنے یا کسی دوسرے کے کلام کو اللہ کا کلام گمان کرائیں۔ (کلاو فلا) وہ ہرگز ایسے نہ تھے۔ وہ اللہ کے اس فرمان کو جانے والے تھے کہ:

**«وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ الْكَذَبَ» (الصف: ٧)**

”اس سے بڑا ظالم کون ہے جو اللہ پر جھوٹ گھڑے۔“

اس قصہ کی من جملہ دیگر قیقات کے ایک قباحت یہ بھی ہے کہ اس میں ایک صحابی رضی اللہ عنہ کی طرف عدم اللہ عزوجل پر جھوٹ باندھتے کی تھت ہے پھر اس قصہ میں یہ بات بھی ہے کہ سیدنا عبد اللہ بن عباس نے چند اشعار کو قرآن مجید قرار دیا حالانکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

**«وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ»** یہ کسی شاعر کا قول نہیں۔ (الحاقة: ٣١)

اس قصہ میں سیدنا عبد اللہ بن عباس کے جو اشعار بیان ہوئے ہیں وہ مختلف ہیں بعض طرق میں وہ اشعار بیان ہوئے جو صحیح سند کے ساتھ سیدنا عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ سے ثابت ہیں لیکن اس قصہ کے بغیر جیسا کہ صحیح البخاری، کتاب التجدید باب فضل من تumar من اللیل فصلی میں سیدنا عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ کے اشعار ہیں۔

وَفِينَا رَسُولُ اللَّهِ يَتْلُو كَتَابَهُ إِذَا انشَقَ مَعْرُوفٌ مِّنَ الْفَجْرِ سَاطِعٌ

أَرَانَا الْهَدِي بَعْدَ الْعَمَى فَقَلُوبُنَا بِهِ مَوْقَنَاتٍ أَنَّ مَا قَالَ وَاقِعٌ

يَبْيَتْ يَجَافِي جَنْبَهُ عَنْ فَرَاشِهِ إِذَا اسْتَقْلَلَتْ بِالْمُشْرِكِينَ الْمُضَاجِعُ

أَوْ جَمَارَ دَرْمِيَانَ اللَّهُ كَرِيْمُهُ (ﷺ) ہیں جو اللہ کی کتاب تلاوت کرتے

ہیں۔

جس وقت کہ معروف پیر (مطلوب) بلند ہونے والی صبح کی پوچھوتی ہے۔  
انہوں نے ہمیں ہدایت و کھلائی اندھے پن کے بعد بس ہمارے دل اس پر یقین  
رکھتے ہیں کہ جو کچھ یہ فرمائیں گے ضرور واقع ہو گا۔  
آپ ﷺ اس طرح رات گزارتے ہیں کہ اپنا پہلو بستر سے جدار کھتے ہیں جبکہ  
مشرکین بوجھل جسم کے ساتھ بستروں پر پڑے ہوتے ہیں۔

یہ اشعار تو صحیح سند سے ثابت ہیں۔ لیکن اس سے قصہ صحیح ثابت نہیں ہو جاتا اور قصہ  
کے ضعف سے ان اشعار کا ضعف لازم نہیں آتا۔ (ماخوذ از قصص المثلثات)  
تیخیوں اس قصہ جنگ بدر میں سیدنا ابو عبیدہ بن الجراح کا اپنے والد کو قتل کر دینے کا قصہ  
عبداللہ بن شوذب سے روایت ہے کہ جنگ بدر میں سیدنا ابو عبیدہ بن الجراح رضی اللہ عنہ  
کے والد جراح نے اپنے بیٹے ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کے لئے ہتھیار تیار کئے۔ ابو عبیدہ ان سے کنارہ  
کشی کرتے رہے جب جراح کے حملوں میں اضافہ ہوا تو ابو عبیدہ ان کی طرف لپکے اور انہیں  
قتل کر دا۔ جب انہوں نے اپنے والد کو قتل کر دا تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:  
﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُوَمِّنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمُ الْأَخِرُ يُوَمِّنُونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ  
وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَ هُمْ أَوْ أَبْنَاءَ هُمْ...﴾ (آلہیۃ)

”اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھنے والی قوم کو آپ اللہ اور اس کے  
رسول ﷺ کی مخالفت کرنے والوں سے محبت کرنے والے ہرگز نہیں  
پائیں گے خواہ وہ ان کے باپ دادا ہوں یا جیٹے.....“ (الجادۃ: ۲۲)

[یہ قصہ باطل ہے۔]

تجھیج: یہ روایت حاکم نے متدرک (ج ۳ ص ۲۶۵ ح ۵۱۵۲) اور یہیق نے المسن  
الکبری (ج ۹ ص ۲۱) میں ”الریبع بن سلیمان: ثنا اسد بن موسی: ثنا ضمرة  
بن ریبعة عن عبد الله بن شوذب“ کی سند سے بیان کی ہے۔  
جرج: اس کی سند معصل (سخت منقطع) ہے اس سند سے تمیں یا تمیں سے زائد راوی ساقط  
ہیں اس لئے کہ عبد اللہ بن شوذب ساتویں طبقہ سے ہیں (وہ غزوہ بدر کے موقع پر پیدا بھی

نہیں ہوئے تھے) اور انہوں نے اسے مرسلا (منقطع) بیان کیا ہے۔

بیہقی نے انقطاع کی وجہ سے اس روایت کو ضعیف قرار دیا۔ اسی سند سے یہ روایت ابن حجر نے انھیں الحجیر (ج ۲۳ ص ۱۰۲ ح ۱۸۵۹) میں ذکر کر کے کہا: واقدی (کذاب) اس قصہ کا انکار کیا کرتا تھا اور کہتا تھا: ابو عبیدہ بن الجنی کے والد اسلام سے پہلے ہی فوت ہو چکے تھے۔

### عرض مترجم:

پلاشہ سیدنا ابو عبیدہ بن الجنی نہیں بلکہ جمیع صحابہ کرام صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم اور اس کے رسول صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سب سے بڑھ کر محبت کرنے والے تھے اور اللہ اور رسول صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم سے دشمنی کرنے والوں سے دشمنی کرنے والے تھے۔ اس طرح کے بہت سے واقعات بھی ملتے ہیں۔ لیکن یہ واقعہ سند آثابت نہیں۔

**چوبیسوال قصہ:** سیدہ اسماء بنت ابی بکر رضی اللہ عنہا کا قصہ

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی ہے کہ سیدہ اسماء رضی اللہ عنہا رسول اللہ صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھر تشریف لائیں، آپ باریک کپڑے پہنے ہوئے تھیں۔ رسول اللہ صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان سے رخ انور پھیر لیا اور فرمایا: اے اسماء! جب عورت حد بلوغ کو پہنچ جائے تو اس کے لئے یہ جائز نہیں کہ اس کے جسم میں سے اس کے علاوہ کچھ نظر آئے اور آپ نے چہرے اور ہتھیلوں کی طرف اشارہ فرمایا: یعنی ہتھیلوں اور چہرے کے علاوہ کچھ بھی نظر نہیں آنا چاہئے۔

[یہ مکر روایت ہے۔]

**بیہقی:** یہ روایت ابو داود (ج ۲۳ ص ۲۲۶ ح ۳۰۳) بیہقی (السنن الکبریٰ ج ۲۳ ص ۲۲۶، ج ۷ ص ۸۶، السنن الصغریٰ تعلیقاً ج ۳ ص ۱۲، الاداب ص ۲۹۹ ح ۷۷۸) اور ابن عدی (الکامل ج ۳ ص ۱۲۰۹) نے "الولید بن مسلم عن سعید بن بشیر عن قتادة عن خالد بن دریک عن عائشة رضی اللہ عنہا" کی سند سے بیان کی ہے۔  
جرح: اس کی سند بے کار (مردود) ہے، اس میں چار علیمیں ہیں:

پہلی علت: الولید بن مسلم الدمشقی ہیں اور یہ ملک ہیں، انہوں نے یہ روایت ”عن“ سے بیان کی ہے اور تحدیث یا سماع کی صراحت نہیں کی۔

دوسری علت: سعید بن بشیر الازدی ہے اور یہ ضعیف ہے۔

تیسرا علت: قادہ بن دعامہ ہیں، یہ ملک ہیں۔ قادہ نے یہ روایت ”عن“ سے بیان کی ہے اور سماع کی تصریح نہیں کی۔

چوتھی علت: انقطار ہے خالد بن دریک اور سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے درمیان۔

حوالہ: دیکھئے تقریب التہذیب (ص ۵۸۳، ۲۳۲) ابو داود نے کہا: یہ مرسل روایت ہے، خالد بن دریک نے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کا زمانہ نہیں پایا۔ یعنی (اسنن الکبری ج ۷ ص ۸۶) اور طبرانی (اجم الکبیر ج ۲۲ ص ۱۳۳) نے ”ابن لمیحة عن عیاض بن عبد اللہ الفہری عن راہب ایم بن عبید بن رفاعة الانصاری عن أبيه عن أسماء بنت عمیس رضی اللہ عنہا“ کی سند سے (بھی) یہ قصہ بیان کیا ہے۔

اس روایت کی سند بھی سابقہ روایت کی طرح ضعیف ہے۔ اس میں تین علتیں ہیں:

پہلی علت: عبد اللہ بن لمیحة الحضری ہے۔ محمد بن نے اسے (اختلاط اور تدبیس وغیرہ کی وجہ سے) ضعیف قرار دیا ہے۔

دوسری علت: عیاض بن عبد اللہ الفہری کا ضعف ہے۔ سیفی بن معین نے اس کے متعلق فرمایا: یہ ضعیف الحدیث ہے۔ بخاری نے فرمایا: مکرر الحدیث ہے، ابو حاتم نے فرمایا: قوی نہیں ہے، الساجی نے فرمایا: ابن دھب نے اس سے روایات بیان کی ہیں اس میں ”نظر“ ہے، احمد بن صالح نے فرمایا: مدینہ میں اس کی شان ثابت ہے اس کی احادیث میں کچھ (گزبر) ہے۔

تیسرا علت: عبید بن رفاعة الانصاری ہے۔ بخاری اسے التاریخ الکبیر (ج ۵ ص ۳۳۷) میں اور ابن ابی حاتم الجرج والتعديل (ج ۵ ص ۳۰۶) میں لائے ہیں لیکن نہ تو اس پر جرج کی نہیں اس کی تعدل پس یہ (الشیخ فوزی کے نزدیک) مجہول ہے۔

ابن حبان و علی نے اس کی توثیق کی اور یہ مخفی نہیں کہ ان دونوں کی توثیق میں نرمی و

تساہل ہے جس پر (اشیخ فوزی کے نزدیک) اعتناء نہیں کیا جاتا۔  
ویکھئے: تہذیب التہذیب (ج ۵ ص ۳۲۷، ج ۸ ص ۱۸۰)، میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۱۸۹) اور یہیقی نے فرمایا: اس کی سند ضعیف ہے۔ ابو داود نے مرائل (ص ۳۱۰) میں ”محمد بن بشار: حدثنا ابن داود: حدثنا هشام عن قادة“ کی سند سے اسے مرسل بیان کیا۔ فوزی کہتے ہیں: اور یہ معلوم و معروف بات ہے کہ قادہ کی مرسل روایات ضعیف ترین مرائل ہیں۔  
[تبیہ: امام علیؑ کو فوزی وغیرہ کا تساہل کہنا بے دلیل، اور غلط ہے الہذا صحیح یہ ہے کہ عبید بن رفاعة صدوق حسن الحدیث راوی ہیں لیکن یہ سند عبید سے ثابت ہی نہیں ہے۔ الہذا صحیح جرح و تقدیل پر اتفاکر کے غیر ضروری باقوں سے اعتناب کرنا چاہئے۔]

### عرضِ مترجم:

استاذی الحترم حافظ زیر علی زنی نے بھی اپنی کتاب انوار الصحیفۃ فی الاحادیث الضعیفۃ میں اس روایت کو ولید بن مسلم اور قادہ کی تدلیس، عبید بن بشیر کے ضعیف ہونے اور انقطاع کی وجہ سے ضعیف قرار دیا ہے۔ (ص ۳۰۲ اولیٰ المقصود: ۳۰۳)

جو حضرات خواتین کے لئے چرے کا پردہ ضروری نہیں سمجھتے وہ اس روایت کو بطور دلیل پیش کرتے ہیں لیکن درج بالا شدید جرح سے واضح ہے کہ یہ روایت ثابت نہیں ہے۔ اس موضوع پر ابل علم نے بہت کچھ لکھا ہے۔ خور کیا جائے تو چہرہ انسان کے لئے بڑے فتنے کا سبب بنتا ہے الہذا عورتوں کو چاہئے کہ وہ اپنے پردے کا خاص اہتمام کریں۔

### چکیوال قصہ: سیدنا حارث بن مالک رضی اللہ عنہ کا قصہ

سیدنا حارث بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس سے گزرے تو آپ نے فرمایا:

اے حارث! تم نے کس طرح صحیح کی؟ حارث رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: میں نے پچ موسمن کی حیثیت سے صحیح کی، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے حارث! دیکھو تم کیا کہہ رہے ہو؟ یقیناً ہر حق کی ایک حقیقت ہوتی ہے!



94      مہمود واقعات کی حقیقت

حارت نے عرض کی: کیا میں نے دنیا سے کنارہ کشی اختیار نہیں کی اور اپنے دن کے اوقات میں پیاسا نہ رہا (دن میں روزے سے رہا) اور اپنی رات میں (قیام اللیل کے لئے) جا گتار ہا گویا کہ میں اپنے رب کا عرش نہ مایاں طور پر دیکھ رہا ہوں گویا کہ میں اہل جنت کو دیکھ رہا ہوں وہ اس میں ایک دوسرے سے ملاقات کر رہے ہیں گویا کہ میں اہل جہنم کی طرف دیکھ رہا ہوں، وہ اس میں تجھ و پکار کر رہے ہیں تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے حارت! تو نے پہچان لیا پس اسے لازم کرڈے۔ آپ نے تین بار یہ ارشاد فرمایا:

[یہ روایت ضعیف ہے۔]

**بَعْدَ حِجَّةِ زَيْرِهِ** یہ روایت عبد بن حمید (المنتخب ج ۱ ص ۲۰۶ ح ۳۲۲) اسلامی (الاربعین ص ۵، ۶)

طبرانی (المجمع الکبیر ج ۳ ص ۲۶۶ ح ۳۳۶) اور تیہنی (شعب الایمان ج ۷ ص ۳۴۳ ح ۱۰۵۹) نے "ابن لمبیعہ: شا خالد بن یزید السکلی عن سعید بن ابی ہلال المدینی عن محمد بن ابی الجهم عن الحارت بن مالک الانصاری رضی اللہ عنہ" کی سند سے بیان کی ہے۔  
جرح: اس کی سند ضعیف ہے اس میں ابن لمبیعہ عبداللہ الحضری ہیں جسے محدثین نے (اختلاط اور تدبیس وغیرہ کی وجہ سے) ضعیف قرار دیا ہے۔

حوالہ: دیکھئے تہذیب التہذیب (ج ۵ ص ۳۲۷) میزان الاعتداں (ج ۳ ص ۱۸۹)

حافظ پیغمبئی نے مجمع الزوائد (ج ۱ ص ۲۷۵) میں اس روایت کو ذکر کیا اور کہا: اسے طبرانی نے المجمع الکبیر میں بیان کیا اور اس کی سند میں ابن لمبیعہ ہے اور ایسے بھی راوی ہیں جن کا حال جاننے کی ضرورت ہے یعنی اس سند میں مجھوں الحال راوی ہیں۔

دوسری سند: طبری نے منتخب (۵۸۸) میں "سہل بن موسی الرازی قال: حدثنا الحجاج بن مہاجر عن ایوب بن خوط عن یاث عن زید بن رفیع عن الحارت بن مالک رضی اللہ عنہ" کی سند سے یہ قصہ نقل کیا ہے۔

اس کی یہ سند تاریک ہے اس میں تین علائم ہیں:

پہلی علت: ایوب بن خوط البصری ہے اس کے متعلق نسائی، دارقطنی، ابن المبارک اور ابن حجر نے فرمایا: یہ متروک راوی ہے۔ ازدی نے کہا: یہ کذاب راوی ہے۔

دوسری علت: لیث بن ابی سلیم ہے اور یہ (بُرے حافظہ کی وجہ سے) متروک راوی ہے۔  
تیسرا علت: زید بن رفیع ہے، اسے دارقطنی نے ضعیف قرار دیا اور نسائی نے فرمایا: یہ قوی  
نہیں۔

حوالہ: دیکھئے میزان الاعتدال (ج اص ۲۸۶، ج ۲ ص ۲۹۳) تقریب العہد یہ  
(ص ۵۰۷، ج ۲ ص ۴۱۸) اور لسان الحیران (ج ۲ ص ۵۰۷)

تیسرا سند: یہی نے العہد الکبیر (ص ۳۵۵، ج ۲ ص ۹۷۳) میں ”ابوفروہ زید بن محمد بن  
زید بن سنان: شنازید بن ابی آنیۃ عن عبد اللہ کرم عن الحارث ابن مالک رضی اللہ عنہ“ کی  
سند سے یہ قصہ بیان کیا ہے۔

اس کی سند انتہائی ضعیف ہے اس میں دو علائم ہیں:

پہلی علت: ابو فروہ زید بن محمد بن زید بن سنان ہے، این ابی حاتم الجرج والتعدیل  
(ج ۹ ص ۲۸۸) میں اس کا نام لائے ہیں اور اس پر نہ جرح ذکر کی نہ تعدل تو یہ (اشخ  
فوزی کے نزدیک) مجہول ہے۔

[اس مشہور آدی کو ابن حبان نے کتاب الثقات (ج ۲۷۶، ۹) اور ذہبی نے سیر اعلام النبلاء  
(۵۵۵، ۱۲) میں ذکر کیا ہے۔ حافظ ابن کثیر نے بغیر کسی ولیل کے اسے احد الضعفاء  
کہا۔ (البداية والنهاية ۱/۲۷۶) یہ ۲۶۹ھ میں فوت ہوا تھا۔ واللہ اعلم / راجح]

دوسری علت: عبد الاکرم مجہول ہے۔

چوتھی سند: بزار نے اپنی سند (ج ۲۶ ص ۲۶) یہی نے شعب الایمان (ج ۷ ص ۳۶۲)  
(۱۰۵۹۰) اور حکیم ترمذی نے (الصلة ص ۳۷، ۹۸، ۷۳، ۲۷۱، ۳۷۱) میں  
”یوسف بن عطیہ البصري عن ثابت عن أنس“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔ اس کی  
سند بے کار ہے اس میں یوسف بن عطیہ البصري ہے جس کے متعلق ابو حاتم، ابو زرعہ اور  
دارقطنی نے فرمایا: یہ ضعیف الحدیث ہے۔ نسائی نے فرمایا: یہ متروک ہے اور ان معین نے  
فرمایا: یہ کچھ بھی نہیں این حبان نے فرمایا: یہ احادیث میں الٹ پلٹ کر دیتا اور اسانید صحیح  
کے ساتھ موضوع احادیث لگادیتا تھا اس سے استدلال کرنا صحیح نہیں، این مجرم نے فرمایا: یہ

متروک ہے۔

حوالے: دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۶ ص ۱۳۲) تقریب التہذیب (ص ۲۱۱) ابن الجوزی کی الضعفاء (ج ۳ ص ۲۲۱) یہیقی نے فرمایا: یہ منکر روایت ہے، اس میں یوسف کو خبط ہوا ہے، ایک بار کہا: حارث نے بیان کیا اور ایک بار کہا کہ حارث نے۔ دیکھئے الاصابة (ج ۲۸۹) حافظ الغرائی نے احیاء العلوم کی تحریخ (ج ۳ ص ۲۲۰) میں فرمایا: بزار نے اسے انس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا اور طبرانی نے حارث بن مالک انصاری رضی اللہ عنہ سے، یہ دونوں روایتیں ضعیف ہیں۔ حافظ ذہبی نے میزان الاعتدال میں یوسف کے ذکر میں اس کی بعض منکر روایات ذکر کی ہیں جن میں یہ روایت بھی بیان کی۔ علامہ پیغمبیر نے مجمع الزوائد (ج ۱ ص ۷۵) میں فرمایا: اسے بزار نے روایت کیا اور اس کی سند میں یوسف بن عطیہ ہے، اس سے استدلال نہیں کیا جاتا۔

ابن ابی شیبہ نے المصنف (ج ۱ ص ۲۳) اور "الایمان" (ص ۳۸) میں "ابن نمیر قال: حدثنا مالک بن مغول عن زبید قال: قال رسول الله ﷺ" کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔ فوزی کہتے ہیں: البانی نے اس حدیث پر اپنی تعلیق میں فرمایا:

یہ معطل (سخت منقطع) روایت ہے۔ اس لئے کہ زبید چھٹے طبقے سے ہیں اور اس طبقہ کے کسی فرد نے کسی صحابی سے ملاقات نہیں کی جیسا کہ حافظ ابن حجر نے تقریب التہذیب میں صراحت کی ہے..... یہ روایت عبد بن حمید، طبرانی اور ابوالنعیم وغیرہم نے ضعیف سند سے بیان کی۔ اور اس روایت کو حکیم ترمذی نے الصلاۃ (ص ۲۷) اور نوادر الاصول (ص ۳۷) میں "عبدالعزیز بن أبي داود" کی سند سے بیان کیا ہے۔ اس کی سند معطل (سخت منقطع) ہے۔

ذہبی نے المیزان (ج ۳ ص ۲۹) میں "جریر بن عتبہ بن عبد الرحمن:

حدیثی أبي قال: حدثنا أنس بن مالك" کی سند سے یہ روایت بیان کی۔

یہ سند کمزور ہے اور اس میں دلائلیں ہیں:

پہلی علت: جریر بن عتبہ بن عبد الرحمن ہے۔ ابو حاتم نے اس کے متعلق فرمایا: یہ مجہول ہے۔  
دوسری علت: جریر کے والد عتبہ ہیں جو کہ مشتکلم فیر اوی ہیں۔

دیکھئے میزان الاعتدال (ج اص ۳۹۶، ج ۳ ص ۲۸) اور عتبہ بن عبد الرحمن الحرسانی کے ترجمہ میں حافظ ذہبی نے فرمایا: ان سے ان کے بیٹے جریر نے دو باطل روایات بیان کی ہیں، مجھے نہیں معلوم کہ آفت اس کی طرف سے ہے یا اس کے بیٹے کی طرف سے۔  
ان دو روایات میں سے ایک یہی ہے۔

ایک اور سند: اور اسی طرح ذہبی نے میزان الاعتدال (ج اص ۹۰) میں "امحمد بن الحسن بن ابیان عن ابی عاصم عن شعبۃ و سفیان عن سلمة بن کھیل عن ابی سلمة عن ابی ہریرہ" کی سند سے یہ قصہ بیان کیا ہے۔

یہ سند گھڑی ہوئی ہے، اس سند میں احمد بن الحسن بن ابیان راوی کذاب ہے، یہ دجال ہے حدیثیں بنایا کرتا تھا۔

ایک اور سند: ابن المبارک نے "الزہد" (ص ۱۰۵) اور عبد الرزاق نے اپنی تفسیر (ق ۲۷۲) میں "معمر عن صالح بن مسما رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم" کی سند سے یہ روایت بیان کی۔ اس کی سند معصل (منقطع) ہے۔ اس کی سند سے تین یا تین سے زائد راوی ساقط ہیں۔ اس لئے کہ صالح بن مسما رسلویں طبقہ سے ہے جیسا کہ تقریب التہذیب (ص ۲۷۳) میں ہے اور یہ روایت انہوں نے مرسل بیان کی ہے۔ ابن حجر نے الاصادۃ (ج اص ۲۸۹) میں فرمایا: یہ روایت معصل ہے۔ ابن صادع نے فرمایا: میں نہیں جانتا کہ صالح بن مسما نے ایک حدیث کے علاوہ کوئی حدیث مندرجہ بیان کی ہوا اور یہ حدیث موصولاً ثابت نہیں۔

عبد الرزاق نے المصنف (ج اص ۱۲۹) اور بیہقی نے شعب الایمان (ج ۷ ص ۳۶۳) میں "معمر عن صالح بن مسما و جعفر بن بر قال ان النبي ﷺ" کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔ یہ سند بھی سابقہ سند کی طرح ہے اور بیہقی نے اسے "انقطاع" کی وجہ سے معلل (ضعیف) قرار دیا ہے۔

ایک اور سند: عبد الرزاق نے اپنی تفسیر (ق ص ۲۷۲) میں "عمرو بن قیس

الملائی عن زید السلمی قال: قال النبی ﷺ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔ اس کی سند اعضاں (انقطار) اور زید السلمی کی جہالت کی وجہ سے ضعیف ہے۔

ایک اور سند: ابن ابی شیبہ نے المصنف (ج ۱ ص ۳۲) اور الایمان (ص ۳۷) میں

”ابو معشر عن محمد بن صالح الانصاری“ کی سند سے روایت کیا کہ رسول اللہ ﷺ نے عوف بن مالک سے ملاقات کی تو فرمایا: اے عوف بن مالک! آپ نے کیسے

صح کی؟ انہوں نے عرض کیا: میں نے پچ مومن کی حیثیت سے صح کی..... الحدیث

فوزی فرماتے ہیں: البانی نے اس حدیث پر اپنی تعلیق میں فرمایا: یہ ضعیف مرسل

روایت ہے اس لئے کہ محمد بن صالح الانصاری التمار المدنی تبع تابعین میں سے ہیں آپ

صدقوق تھے لیکن غلطیاں کرتے تھے جیسا کہ تقریب التہذیب میں ہے اور ابو محشر کا نام صحیح

بن عبد الرحمن ہے اور یہ ضعیف ہے۔

ایک اور سند: القضاگی نے مندر الشہاب (ج ۲ ص ۱۲۷) میں ”اسحاق بن عبد الله

ابن کیسان عن أبيه عن ثابت عن أنس“ کی سند سے یہ قصہ بیان کیا کہ سیدنا معاذ

بن جبل رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اس وقت آپ ﷺ فیک

لگئے ہوئے تھے، فرمایا: اے معاذ! تو نے کس طرح صح کی؟ معاذ نے عرض کی: اس حال

میں صح کی کہ میں اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے والا تھا..... الحدیث

اس کی سند انتہائی کمزور ہے اور اس میں دو علیعیں ہیں:

پہلی علمت: اسحاق بن عبد اللہ بن کیسان ہے۔ ابو حامد الحاکم نے اسے ضعیف قرار دیا اور امام

بخاری نے فرمایا: یہ مکفر الحدیث ہے۔

دوسری علمت: اسحاق کا والد عبد اللہ بن کیسان المرزوqi ہے۔

امام بخاری نے فرمایا: یہ مکفر الحدیث ہے۔

ابو حامد نے کہا: ضعیف ہے اور نسائی نے کہا: قوی نہیں۔

دیکھئے میزان الاعتراض (۱/۱۸۹، ۳/۱۹۳) اور سان المیر ان (۳۶۵)

[خلاصۃ التحقیق]: معلوم ہوا کہ یہ روایت اپنی تمام سندوں کے ساتھ ضعیف و مردود ہے۔

## چھبیسواں قصہ: یوم عرفہ میں نبی ﷺ کی دعا کا قصہ

عباس بن مرداس السلمی سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے عرفہ کی شام اپنی امت کے لئے دعاء مانگی تو آپ ﷺ سے کہا گیا: ”میں نے انہیں بخش دیا سو اے ظالم شخص کے، میں ظالم سے مظلوم کا حق ضرور لوں گا“ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اے اللہ! اگر تو چاہے تو مظلوم کو جنت دے دے اور ظالم کو (بھی) بخش دے؟“ اُس شام آپ کو اس کا جواب نہیں دیا گیا جب صحیح آپ مزدلفہ تشریف لائے تو آپ نے پھر اس دعا کا اعادہ فرمایا، آپ ﷺ نے جو مانگا وہ آپ کو عطا کیا گیا، تو رسول اللہ ﷺ نہیں دیے یا (راوی نے کہا): مسکراتے، تبسم فرمایا۔ ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما نے آپ سے کہا: ہمارے ماں باپ آپ پر قربان آپ اس وقت ہنسنے تو نہیں؟ کس بات نے آپ کو ہنسایا؟ اللہ آپ کو مسکراتا رکھے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اللہ کے دشمن اپنیں کو وجہ یہ بات معلوم ہوئی کہ اللہ تعالیٰ نے میری دعا قبول فرمائی اور میری امت کو بخش دیا تو وہ اپنے سر پر خاک ڈالنے لگا۔ وہ اپنی مصیبت و ہلاکت و بر بادی کو رو نے لگا، اس کی اس مایوسی کو دیکھنے نے مجھے ہنسایا۔

[سخت ضعیف روایت ہے۔]

**بیخیج:** اے ابو داود (ج ۵ ص ۳۵۹ ح ۵۲۳۲ مختصر) ا ابن ماجہ (ج ۲ ص ۱۰۰۲ ح ۳۰۱۳) بیهقی (اسنن الکبریٰ ج ۵ ص ۱۱۸، شعب الایمان ج ۲ ص ۲۱۳) طبری (الغیر ج ۳ ص ۱۹۳) ابن الجوزی (الموضوعات ج ۲ ص ۲۱۳) ابن عدی (ج ۶ ص ۲۰۹۳) حکیم ترمذی (نوادر الاصول ص ۲۰۳) عبد اللہ بن احمد (زوائد منڈ احمد ج ۳ ص ۱۲) عقیلی (ج ۳ ص ۱۰) بخاری (التاریخ الکبیر ج ۷ ص ۳) یعقوب بن سفیان (المعرفۃ والتاریخ ج ۱ ص ۲۹۶، ۲۹۵) ابو یعلیٰ (المسند ج ۳ ص ۱۵۰ ح ۱۵۷۸، المغارید ص ۸۸، ۸۹) ا ابن بلابان (القصد السیۃ) (۲۷۵) خیاء المقدسی (فضائل الاعمال ص ۳۸۹، ۳۸۸) ا بن الاشیر (اسد الغائب ج ۳ ص ۱۴۹) ا و مص (۲۷۰) ا بن ابی عاصم (الآحاد و الشانی ج ۳ ص ۲۷) اور مزی (تہذیب الکمال ج ۲ ص ۲۸۷) نے اس سند سے بیان کیا ہے: ”عن عبد القاهر بن السلمی قال: حدثني عبد الله ابن کنانة بن عباس بن مرداس أن أباه أخبره عن أبيه العباس“

جرح: یہ سند انتہائی ضعیف ہے۔ اس میں دو علتیں ہیں:  
 پہلی علت: عبداللہ بن کنانہ بن العباس بن مرداس اسلامی مجہول ہے جیسا کہ تقریب  
 التہذیب (ص ۳۱۹) میں ہے۔

دوسری علت: کنانہ بن العباس بن مرداس اسلامی بھی مجہول ہے جیسا کہ تقریب التہذیب (۲۲۲) میں ہے اور بخاری نے اس کے متعلق کہا: اس کی حدیث صحیح ثابت نہ ہوئی۔ ابن حبان نے الْجَرْ وَهِينَ میں کہا: یہ بہت ہی مکفر المحدث ہے، میں نہیں جان سکا کہ اس کی روایت میں تخلیط خود اس کی طرف سے ہے یا اس کے بینے یعنی عبداللہ کی طرف سے؟ اور دونوں میں سے کسی کی طرف سے بھی ہوتواہ اپنی روایت کی وجہ سے ساقط الاحتجاج ہے۔ اور اس لئے بھی کہ یہ مشور راویوں سے مکفر روایات لایا ہے۔ (ابن حبان نے تناقض کا شکار کر کر کنانہ بن العباس کو اپنی کتاب الثقات میں ذکر کیا ہے !! ۳۳۹/۵)

ابن الجوزی نے فرمایا: یہ حدیث صحیح نہیں ہے اور اس روایت کو البانی نے بھی ضعیف سنن ابن ماجہ (ص ۲۳۹) میں ضعیف قرار دیا ہے۔

ایک شاہد: اس روایت کا ایک شاہد ہے جو ابن الجوزی نے الموضوعات (ج ۲ ص ۲۱۵) میں ”عبدالرزاق: آباؤ نا محمر عن من سمع قادة يقول: حدثنا خلاس بن عمر عن عبادۃ بن صامت قال قال رسول الله ﷺ“ کی سند سے بیان کیا ہے۔ یہ سند ساقط ہے، اس میں ایک راوی کا نام نہیں لیا گیا، اس کے باقی راوی ثقہ ہیں۔ ابن الجوزی نے فرمایا: قادة سے اس کا راوی مجہول ہے۔ اور شیخ نے مجمع الزوائد (ج ۳ ص ۲۵۶) میں یہ روایت بیان کی پھر فرمایا: طبرانی نے اسے اجمِ الکبیر میں روایت کیا ہے۔ اس میں ایک راوی ہے جس کا نام نہیں لیا گیا۔ اس کے بقیہ راوی صحیح بخاری کے راوی ہیں اور علامہ المنذری نے الترغیب والترہیب (ج ۲ ص ۲۰۲) میں روایت کیا پھر فرمایا: طبرانی نے یہ روایت اجمِ الکبیر میں بیان کی، اس کے راوی سے صحیح بخاری میں جھٹ لی گئی ہے مگر اس سند میں ایک راوی ایسا ہے جس کا نام نہیں لیا گیا۔

خلاصہ از مرجم: دو سند میں مجہول راویوں کی وجہ سے ضعیف ہیں لہذا یہ روایت ضعیف

ہے۔ کتاب الموضوعات لا بن الجوزی (۲۱۳/۲) حدیۃ الاولیاء (۱۹۹/۸) اور تفسیر ابن جریر طبری (۷۲/۲) میں بعض روایت کا شاہد نہما ہے جس کی دو سنديں ہیں، ایک میں بشار بن سکیر الحنفی نامعلوم ہے، دوسری میں اسماعیل بن ہود اور ابو ہشام عبد الرحیم بن ہارون الغسانی دونوں جمہور کے نزدیک مجرور ہیں لہذا یہ شاہد بھی ضعیف ہے۔ مندابی یعلی (۳۱۰/۶) میں ایک اور شاہد نہما روایت ہے جس میں صالح المری اور یزید الرقاشی دونوں ضعیف ہیں۔  
یہ روایت اپنی تمام سندوں اور شاہد بعیدہ کے باوجود ضعیف ہے۔

### ستائیسوال قصہ: حق مہر میں زیادتی اور سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا قصہ

شعی کہتے ہیں کہ سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو خطبہ دیا تو اللہ تعالیٰ کی حمد و شاپرمانی کی اور فرمایا: خبردار! عورتوں کے حق مہر میں زیادتی نہ کرو۔ پس مجھے کسی کے متعلق یہ خبر نہ پہنچے کہ اس نے اس سلسلہ میں رسول اللہ ﷺ سے زیادہ حق مہر دیا ہوا اگر ایسا ہو تو اوضاعی مال بیت المال میں داخل کر دیا جائے گا۔ پھر آپ منبر پر سے اترے تو ایک قریشی خاتون نے آپ سے کہا: اے امیر المؤمنین! اللہ کی کتاب اس بات کی زیادہ حق دار ہے کہ اس کی پیروی کی جائے یا آپ کا قول؟ آپ نے فرمایا: اللہ کی کتاب، لیکن ایسا کیا ہوا؟ تو اس خاتون نے کہا: ابھی آپ نے لوگوں کو منع فرمایا کہ وہ عورتوں کو بڑھا چڑھا کر حق مہر نہ دیں اور اللہ تعالیٰ تو اپنی کتاب میں فرماتا ہے:

﴿وَأَتَيْتُمْ إِحْدًا هُنَّ قُنْطَارًا فَلَا تَخْلُوْا مِنْهُ شَيْنَا﴾ [۴/ النساء: ۲۰]

”اور (اگر) تم نے ان میں سے کسی کو قنطرار (مال کیش) دیا ہے تو بھی اس سے واپس نہ لو۔“

سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے دو یا تین بار یہ بات ارشاد فرمائی کہ ہر ایک عمر سے زیادہ فقیر ہے۔ آپ منبر پر دوبارہ تشریف لائے اور لوگوں سے فرمایا: (لوگو!) ابھی ابھی میں نے تمھیں بہت زیادہ حق مہر دینے سے روکا تھا۔ آگاہ رہو کہ اس معاملے میں ہر شخص اپنے مال میں سے اپنی خوشی سے تصرف کر سکتا ہے۔ [یہ منکر روایت ہے۔]

میشور واقعات کی تحقیق

102

**بیخنج:** یہ قصہ سعید بن منصور (ج اص ۱۶۶، ۱۶۷) اور نبیقی (ج ۷ ص ۲۳۳) نے "جالد عن الشعیبی قال" کی سند سے بیان کیا ہے۔

**جرج:** یہ سند ضعیف ہے اس میں دو علائم ہیں:

**چہاری علت:** جالد بن سعید بن عییر الہمد اپنی ہے۔ اس کے متعلق امام احمد نے فرمایا: یہ ایسی بہت سی روایات کو مرفوعاً بیان کر دیتا جو لوگ مرفوغاً بیان نہیں کرتے تھے، یہ کچھ بھی نہیں ابن حمین وغیرہ نے کہا: اس سے جھٹ نہیں لی جاتی، نسائی نے کہا: یہ قوی نہیں، دارقطنی نے کہا: یہ ضعیف ہے، ابن حبان نے کہا: یہ اسانید میں الٹ پلٹ کر دیتا اور مرسل روایات کو مرفوع کر دیتا، اس سے جھٹ لینا جائز نہیں۔

**دوسری علت:** الشعیبی جو کہ عامر بن شراحیل الکوفی ہیں آپ نے عمر بن الخطاب کو نہیں پایا الہذا یہ سند منقطع ہے۔

**حوالہ:** دیکھئے الفرعاء لا بن الجوزی (ج ۳۵ ص ۳۵) میزان الاعتدال (ج ۳۵۸ ص ۳۵۸) تہذیب التہذیب (ج اص ۳۶) المرائل لا بن ابی صالح (ص ۱۳۲) جامع التحصیل (ص ۲۰۲) نبیقی نے اس روایت کے بعد فرمایا: یہ منقطع ہے۔ الہاذی نے ارواء الغلبل (ج ۷ ص ۳۲۸) میں فرمایا: ضعیف و مکفر روایت ہے۔ پیغمبر نے مجھم الزوابد (ج ۲ ص ۲۸۲) میں اسے ذکر کیا پھر فرمایا: ابو یعلی نے اسے المسند الکبیر میں روایت کیا اس کی سند میں جالد بن سعید ہے اور اس میں ضعف پایا جاتا ہے اور اس کی توثیق بھی کی گئی ہے۔

**ایک اور سند:** عبد الرزاق نے "المصنف" (ج ۶ ص ۱۸۰) میں "قیس بن الربيع عن ابی حسین عن ابی عبد الرحمن السلمی" کی سند سے بیان کیا کہ سیدنا عمر بن الخطاب نے فرمایا: عورتوں کے حق مہر کے معاملہ میں غلوٹہ کرو۔ تو ایک عورت نے کہا: اے عمر! ایسا نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ تو فرماتا ہے:

﴿وَإِنْ آتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قُنْطَارًا مِّنْ ذَهَبٍ﴾

"اگر تم نے اُن میں سے کسی کو سونے میں سے ایک خزانہ بھی دیا ہو۔"

اور اسی طرح عبد اللہ کی قراءت میں ہے "فلا يحل لكم أن تأخذوا منه

شیئا" تو تم (طلاق دینے کی صورت میں) آن سے کچھ بھی نہ لو۔  
سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ایک عورت نے عمر سے بحث کی اور وہ اس پر غالب آئی۔

اس کی سند ضعیف ہے اس میں دو علتیں ہیں:  
پہلی علت: قیس بن الرزیق سویع حافظہ کا شکار (ضعیف) تھا۔  
دوسری علت: ابو عبد الرحمن السلمی، جو کہ عبد اللہ بن حبیب بن ربیعہ ہیں انہوں نے  
سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے کچھ نہیں سنا (الہذا یہ روایت مقطعہ ہے)  
دیکھئے میزان الاعتدال (۳۱۳/۲) تہذیب التہذیب (۳۵۰/۸) المرائل (ص ۹۲) میں  
جامع التصیل (ص ۲۰۸) اور اس قصہ کو البانی نے ارواء الغلیل (ج ۲ ص ۲۳۸) میں  
ضعیف قرار دیا ہے۔

ایک اور سند: ابن کثیر نے اپنی تفسیر (ج ۲۷۸ ص ۲۷۸) میں "قال الزہیر بن بکار: حدیثی عجی  
مصعب بن عبد اللہ عن جدی قال: " کی سند سے یہ قصہ بیان کیا ہے کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے  
فرمایا: عورتوں کے حق مہر بہت زیادہ نہ دیا کرو اگرچہ اس بات کے قائل کی بیٹی ہی کیوں نہ  
ہو یعنی یزید بن الحصین المخارقی کی بیٹی۔ جو کوئی زیادہ دے گا تو زائد مال بیت المال میں ڈال  
دیا جائے گا۔

ایک چھپی ناک والی بیوی کی خاتون نے کہا: یہ آپ کو کیا ہوا؟ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا:  
کیوں؟ تو اس نے کہا اللہ تعالیٰ نے تو فرمایا: اگر تم نے انہیں خزانہ دیا ہو۔ تو سیدنا عمر رضی اللہ عنہ  
نے فرمایا: عورت نے درست بات کی اور مرد سے خطہ ہوئی۔

اس کی سند ضعیف ہے۔ اس میں دو علتیں ہیں:  
پہلی علت: مصعب بن ثابت ہے اسے ابن معین نے ضعیف قرار دیا۔  
دوسری علت: انقطاع ہے۔

دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۲۱۹) ابن کثیر نے فرمایا: اس سند میں انقطاع ہے۔  
فوزی کہتے ہیں: پھر یہ قصہ "مکرا متن" بھی ہے اس لئے کہ یہ "مہر" کے سلسلے میں  
سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے آسانی کے متعلق ثابت شدہ صحیح روایت کے بھی خلاف ہے۔

ابو داود (ج ۲ ص ۲۳۵ ح ۲۱۰۶) ترمذی (ج ۳ ص ۳۱۳ ح ۱۱۱۳ م) نسائی (ج ۲ ص ۷۱ ح ۳۳۵۱ و الکبری: ۵۵۱۱) ابن باج (۱۸۸۷) احمد (ج ۴ ص ۳۰) اور حاکم (ج ۲ ص ۲۵۱) نے ”محمد بن سیرین عن أبي العجاج“ کی سند سے بیان کیا کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے ہم سے خطاب فرمایا تو کہا: خبردار اے لوگو! عورتوں کے حق مہر میں غلون کرو، اگر دنیا میں یہ کوئی محترم چیز ہوتی یا اللہ کے نزدیک یہ تقویٰ کے امور میں سے ہوتا تو نبی کریم ﷺ تم سے زیادہ اس بات کے حق دار تھے (کہ وہ پہلے اس پر عمل فرماتے۔)

رسول اللہ ﷺ نے اپنی ازوں ام طہرات شیخین میں سے کسی زوجہ مطہرہ شیخنما کا اور نہ اپنی بیٹیوں میں سے کسی کا حق مہر بارہ اوقیہ سے زیادہ مقرر فرمایا۔ (الحدیث)  
اس کی سند صحیح ہے، اس کے تمام راوی ثقہ ہیں۔ ترمذی نے کہا: یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ حاکم نے کہا: یہ حدیث صحیح الا ناد ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی۔ البانی و محدثین نے بھی اس حدیث کو ارواں الغلیل (ج ۲ ص ۳۲۷) میں صحیح قرار دیا۔

اور اس حدیث کے اوپر بھی بعض طرق میں جو امام حاکم نے المستدرک (ج ۲ ص ۱۷۶) میں بیان کئے اور فرمایا: امیر المؤمنین عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے اس خطبہ کی صحت بہت سی اسانید متواترہ و صحیح سے ثابت ہے۔ [تنبیہ: یہ روایت بلحاظ سند حسن ہے، محمد بن سیرین نے اس روایت میں ابوالعجاج سے سماع کی تصریح کر دی ہے۔ دیکھنے مندرجہ (۱/۳۸۱)]

**اٹھا میسواں قصہ: عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا شیر کے ساتھ قصہ**

سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ وہ ایک سفر پر نکلے وہ چل رہے تھے کہ اس دوران میں دیکھا کہ کچھ لوگ کھڑے ہیں آپ نے پوچھا، ان کے ساتھ میا ہوا؟ جواب ملا کہ راستے میں ایک شیر ہے جس نے انہیں خوف زدہ کر دیا ہے۔ آپ رضی اللہ عنہ اپنی سواری سے اترے اور اس شیر کی طرف چل دیئے یہاں تک کہ اسے کان سے پکڑ کر کھینچا پھر گدی سے پکڑ کر اسے راستے سے ہٹا دیا پھر فرمایا: (اے ابن آدم!) رسول اللہ ﷺ نے تیرے متعلق درست فرمایا۔ میں نے آپ ﷺ کو کہتے ہوئے سنا کہ آپ فرماتے ہیں تھے: جس چیز سے ابن آدم ڈرتا ہے وہی ابن آدم پر مسلط کر دی جاتی ہے، اگر ابن آدم اللہ کے سوا کسی سے نذرے تو وہ

اپنے علاوہ کسی اور کو اس کا اختیار نہیں دیتا۔ اور ابن آدم کو اس کے حوالے کر دیا جس کی وہ امید رکھتا ہے، اگر ابن آدم اللہ کے علاوہ کسی اور کسی امید نہ رکھے تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے علاوہ کسی کے حوالے نہ کرے گا۔ [یہ موضوع (من گھڑت) روایت ہے۔]

**تہجین صحیح:** یہ روایت ابن عساکرنے تاریخ دمشق (۳۲۳، ۱۱۳، کنز العمال ۱۳، ۳۷۸) [اور ابن ابی حاتم نے (علل الحدیث ۱۴۲/۲، ۱۸۶۰)] ”بقيۃ بن الولید عن بکر بن حذلم الأسدی عن وہب بن أبان القرشی عن ابن عمر“ کی سند سے بیان کی ہے۔

**جرج:** اس سند کے راوی وہب بن ابیان القرشی کے متعلق الازادی نے فرمایا: ”متروک الحدیث“ ہے۔ دیکھنے لسان المیز ان (ج ۲۶ ص ۲۲۹)

ذہبی نے کہا: معلوم نہیں یہ کون ہے ایک موضوع (گھڑی ہوئی) خبراً یا ہے۔ میزان الاعتدال (ج ۲۶ ص ۲۳) بقیۃ بن الولید صدوق مدرس ہیں اور ان کا استاد بکر بن حذلم متروک ہے۔ دیکھنے میزان الاعتدال (۳۲۳/۱) و لسان المیز ان (۳۹/۲) و قال ابو حاتم: یہ بشی اسی سند سے ابن حجر نے لسان المیز ان (ج ۲۶ ص ۲۲۹) میں یہ روایت ذکر کی۔

[تاریخ دمشق میں اس کی دوسری سند ”بقيۃ عن عبد اللہ بن حذلم عن نافع“ سے مردی ہے۔ بقیۃ مدرس ہیں اور عبد اللہ بن حذلم مجہول ہے۔ عین ممکن ہے اس سے مراد بکر بن حذلم ہو۔ واللہ اعلم]

**خلاصہ تحقیق:** یہ روایت دونوں سندوں سے باطل و موضوع ہے۔

**اشتبہواں قصہ: امام احمد بن حنبل** عَنْ عَبْدِ اللَّهِ سَعْدِ الْأَنْصَارِ سے منسوب ایک قصہ

ابن حماد المقری کہتے ہیں: میں احمد بن حنبل اور محمد بن قدامہ الجوهري کے ساتھ ایک جنازہ میں شریک تھا، جب میت کو فن کیا گیا تو ایک ناپینا شخص قبر پر بیٹھ کر تلاوت کرنے لگا۔ احمد بن حنبل نے اس سے کہا: اے فلاں، قبر پر تلاوت کرنا بدعت ہے، جب ہم قبرستان سے نکلے محمد بن قدامہ نے احمد بن حنبل سے کہا۔ اے ابو عبد اللہ! آپ بشر انجمنی کے متعلق کیا فرماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: وہ ثقہ ہیں۔ کیا آپ نے ان سے کوئی روایت لکھی ہے؟ میں نے کہا: ہاں، تو امام احمد نے فرمایا: مجھے بتا کیں، میں نے کہا: مجھے ببشر نے خردی عبد الرحمن

بن العلاء بن الجلائج سے اس نے اپنے والد سے انہوں نے وصیت کی کہ جب انہیں فتنہ کیا جائے تو ان کی قبر کے سر ہانے سورۃ البقرہ کی ابتدائی اور آخری آیات تلاوت کی جائیں۔ اس نے کہا میں نے سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ کو یہی وصیت کرتے ہوئے سنائے۔ تو امام احمد نے فرمایا: جاؤ اس شخص سے کہو کہ پڑھتے رہو! [یہ روایت ضعیف ہے۔]

**بعنخنج:** اسے ابو بکر الخال نے "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" (ص ۱۷۲، ۱۷۳) میں "الحسن بن أحمد الوراق" قال: حدثني علي بن موسى الحداد ... وكان صدوقاً کی سند سے روایت کیا ہے۔

جرح: یہ سند ضعیف ہے۔ اس میں دو علائم ہیں:

**پہلی علت:** الحسن بن احمد الوراق پہچانا نہیں جاتا (مجہول ہے)

دوسری علت: علی بن موسی الحداد بھی نہیں پہچانا جاتا۔ اور اگر یہ کہا جائے کہ اس سند میں یہ بات موجود ہے کہ علی بن موسی الحداد صدوق تھا؟ (تو جو ابآ عرض ہے) ظاہر تو بھی ہے کہ یہ بات کہنے والا الوراق ہے۔ اور آپ اس کا حال ملاحظہ کر رہی چکے ہیں (کہ یہ بذات خود مجہول ہے) ارباب عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب اثر تو وہ بھی دو علنوں کی وجہ سے ضعیف ہے۔

**پہلی علت:** محمد بن قدامة الجوهري ہے۔ اسے ابو داود نے ضعیف قرار دیا، ذہبی نے کہا: یہ کمزور راوی ہے، این جھرنے کہا: اس میں کمزوری ہے۔

دوسری علت: عبد الرحمن بن العلاء بن الجلائج ہے یہ مقبول (مجہول الحال) راوی ہے جیسا کہ تقریب التبدیل (ص ۳۲۸) میں ہے مقبول راوی کی روایت تب قبول ہوتی ہے جب اس کی متابعت ہو تو گزندہ "لین الحدیث" (ضعیف) ہوتا ہے۔

دیکھنے تہذیب التبدیل (ج ۹ ص ۳۶۲) تقریب التبدیل (ص ۵۰۳) میرزان الاعتدال (ج ۵ ص ۱۳۰) اور الکاشف (ج ۳ ص ۸۰)

اس حدیث کو علامہ البانی نے بھی احکام الجائز (ص ۱۹۲) میں ضعیف قرار دیا ہے۔

**عرض مترجم:**

قبروں پر تلاوت کا سنت سے کوئی ثبوت نہیں ملتا۔ یہ شخص بدعت ہے لیکن بہت سے لوگ قبروں پر بیٹھ کر تلاوت کرتے نظر آتے ہیں۔ سنت تو یہ ہے کہ ہم قبرستان جا کر عبرت حاصل کریں آخوند کی فکر و تیاری کریں۔ اور اہل ایمان کے لیے دعائیں کریں جیسا کہ احادیث صحیحہ سے ثابت ہے۔

### تیسواں قصہ: ایک جنتی شخص کا قصہ

سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ہم رسول اللہ ﷺ کی با برکت مجلس میں بیٹھے ہوئے تھے۔ آپ نے فرمایا: ابھی اس کشادہ راستے سے تمہارے سامنے ایک جنتی شخص ظاہر ہو گا۔ پھر انصار میں سے ایک شخص آیا۔ اس کے وضو کا پانی اس کی داڑھی سے نیک رہا تھا۔ اپنی جوتیاں اپنے بائیں ہاتھ میں لئے ہوئے تھا، اس نے سلام کیا۔

اگلے دن رسول اللہ ﷺ نے اسی طرح فرمایا اور وہ شخص بھی اپنی پہلی حالت کی طرح دوبارہ آیا تیرے دن پھر نبی ﷺ نے اسی طرح ارشاد فرمایا اور وہ شخص اسی طرح دوبارہ آیا جب رسول اللہ ﷺ مجلس سے اٹھے تو سیدنا عبد اللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ اس شخص کے پیچھے پیچھے چل دیئے اور ان سے (بطور امتحان) کہا: میری اپنے والد سے کچھ ناراضی ہو گئی تو میں نے قسم کھالی کر دیں تین دن تک ان کے سامنے نہیں آؤں گا۔ اگر آپ ان تین دنوں تک مجھے اپنے ہاں پھر بنا جاؤں تو مخبر ایں۔

ان صاحب نے فرمایا: ہاں! (ہاں! پھر بنا جائے) سیدنا انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ عبد اللہ رضی اللہ عنہ بتایا کرتے تھے کہ وہ ان کے پاس تین راتوں تک پھر رہے رہے۔ تو انہوں نے اس انصاری شخص کو نہیں دیکھا کہ وہ رات کو قیام کرتے ہوں نماز پڑھتے ہوں ہاں البتہ رات کو جب ان کی آنکھ کھلتی اور اپنے بستر پر کروٹ بدلتے تو اللہ کا ذکر کرتے اور بکیر کہتے یہاں تک کہ صح نماز فجر کے لئے اٹھتے اور یہ بھی کہ وہ سوائے بھلی بات کے کچھ نہ کہتے۔ فرمایا: جب تین راتیں اسی طرح گزر گئیں، قریب تھا کہ میں ان کے عمل کو حظیر جانتا، میں نے ان سے کہا: اے اللہ کے بندے میرے اور میرے والد کے درمیان کسی فہم کی کوئی ناراضی تھی نہ ہی جدائی لیکن میں نے تین مرتبہ رسول اللہ ﷺ کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے سنًا: ”ابھی

تمہارے درمیان ایک جنتی شخص ظاہر ہو گا، تینوں ہی بار آپ تشریف لائے۔ تو میں نے ارادہ کیا کہ میں آپ کے ہاں پہنچوں اور دیکھوں کہ آپ کی عمل کرتے ہیں جس کی وجہ سے آپ کو یہ مقام طالوت میں نے آپ کو نہیں دیکھا کہ آپ بہت زیادہ عمل کرتے ہوں۔ آخر کس چیز نے آپ کو اس مقام پر پہنچایا کہ رسول اللہ ﷺ نے آپ سے متعلق یہ فرمایا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: ایسا کچھ نہیں سوائے اس کے جو آپ نے ملاحظہ فرمایا: عبد اللہ بن عوف رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں ان کے پاس سے واپس چل پڑا تو انہوں نے مجھے بلا بیا اور کہا: بس یہی تھا جو آپ نے دیکھا ہاں البتہ میں اپنے دل میں کسی بھی مسلم کے لئے دعا (بغض) نہیں رکھتا اور نہ ہی اللہ کی عطا کردہ کسی خیر پر اس سے حسد کرتا ہوں۔ عبد اللہ بن عوف نے فرمایا: یہ بات ہے جس کا آپ کو یہ صد ملا۔ اور یہ بات ہے کہ جس کی طاقت نہیں پائی جاتی۔ [یہ ضعیف قصہ ہے۔]

**بیان صحیح:** یہ روایت احمد (ج ۳۳ ص ۳۵۶، ۱۶۶ اور ۳۸۰) عبد الرزاق (ج ۱۱ ص ۲۸۷، ۲۸۸ ح ۲۰۵۵۹) بزار (ج ۲۲ ص ۳۱۰ ح ۱۹۸۱) نسائی (عمل الیوم والملیة ص ۳۹۲، ۳۹۳ ح ۸۶۳) ابن المبارک (الزہد ص ۲۳۱) الحسن (ص ۲۳) ابن انسی (عمل الیوم والملیة ص ۳۵۲، ۳۵۱) بخاری (شرح السنی ج ۱۳ ص ۱۱۲ ح ۳۵۳۵) ابو قیم (اخبار اصحابہن ج ۱ ص ۳۱) یعنی (شعب الایمان ج ۵۵ ص ۲۶۲ ح ۲۶۰۵) طبرانی (مکارم الاخلاق ص ۲۶، ۶۷) الخراطی "مساوی الاخلاق" ص ۲۲۶ اور عبد بن حمید (المتحبد ص ۳۵۰، ۳۵۱) نے "معمر بن الزہری عن انس بن مالک" کی سند سے بیان کی ہے۔

جرج: بظاہر اس کی سند "جید" (اچھی) ہے اور اس کے راوی مشہور ثقہ راوی ہیں مگر اس سند میں ایک علت ہے۔

جزہ بن محمد الکنافی المخاظ فرماتے ہیں: زہری نے اسے سیدنا انس بن عوف سے نہیں سنا انہوں ایک "شخص" کے واسطے سے سیدنا انس بن عوف سے روایت کیا ہے اسی طرح عقیل اور اسحاق بن راشد اور دوسروں نے زہری سے روایت کیا اور یہی صحیح ہے۔

دیکھئے تقدیمۃ الاشراف للمرزی (ج ۱ ص ۳۹۵)

حافظ ابن حجر نے الثافتۃ فی التأثیر میں فرمایا: اور یہی نے شعب الایمان میں ذکر کیا

کہ شعیب نے زہری سے اسے روایت کیا (زہری نے کہا کہ) مجھ سے اس نے یہ حدیث بیان کی جسے میں مقسم نہیں کرتا۔ وہ سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں اور عمر نے اسے ”عن الزہری : أخبرني أنس ..“ سے روایت کیا اور اسے ہم نے مکارم الاخلاق میں روایت کیا اور بہت سے مقامات پر عبد الرزاق سے، پس واضح ہوا کہ یہ روایت مطلول ہے۔ حافظ العراقي نے احیاء العلوم کی تحریج (ج ۳ ص ۱۸۷) میں فرمایا: احمد نے اسے شیخین کی شرط پر صحیح سند سے روایت کیا اور بزار نے اسے روایت کیا اور سعد کی روایت میں ”الرجل“ اس شخص کا نام بھی لیا (جس نے زہری سے بیان کی) اور اس سند میں ابن لمیعہ ہے۔

فوزی کہتے ہیں: الحداد نے احیاء علوم الدین کی تحریج (ج ۳ ص ۱۸۳۶) میں کہا کہ میں نے حافظ العراقي کی تحریر میں المغنى کے حاشیے پر لکھا پایا اس قول کے پاس کہ یہ شیخین کی شرط پر صحیح ہے۔ حافظ ابن حجر کے الفاظ ہیں کہ اس سند میں ایک علت ہے کہ زہری کا سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے ساع نثبت نہیں۔ اہ-

میں کہتا ہوں: اور پہلے جو بات گزری یہ اس کی تائید کرتا ہے (کہ زہری کا سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے ساع نثبت نہیں) جیسا کہ یہیقی نے شعب الایمان (ج ۵ ص ۲۶۵) میں ”شعیب عن الزہری قال: حدثني من لأنهم عن أنس بن مالك“

کی سند سے یہ قصہ روایت کیا۔

اس معاملہ میں واضح بات یہ ہے کہ زہری نے سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے نہیں سنا انہوں نے اسے ”رجل“ ایک نامعلوم شخص سے روایت کیا ہے پس اس کی سند ضعیف ہے۔

یہیقی فرماتے ہیں: اسی طرح عقیل بن خالد نے زہری سے روایت کیا علاوہ اس کے اس متن میں کہا کہ سیدنا ”سعد بن ابی وقار“ رضی اللہ عنہ تشریف لائے۔ یہیں کہا کہ انصار میں سے ایک شخص آئے اور اسی سند سے ابن ابی حاتم نے اعلل (ج ۳ ص ۲۶۵) میں یہ روایت بیان کی (یہی علت اس بیان میں بھی ہے)

الخراطی نے مساوی الاخلاق (ص ۲۶۷) میں

”ابو صالح عبد اللہ بن صالح عن الھقل بن زیاد عن الصدفی ... یعنی معاویۃ ابن یحییٰ : حدثی الزہری : حدثی من لا أتهم عن انس“ کی سند سے اس روایت کو بیان کیا اور اس کا ایک ”شہد“ ہے۔ تبھی نے شعب الایمان (ج ۵ ص ۳۶۶) میں ” حاجب بن احمد نا عبد الرحیم بن منیب نا معاذ یعنی ابن خالد أنا صالح عن عمرو بن دینار عن سالم بن عبد اللہ عن أبيه“ کی سند سے یہ روایت بیان کی۔

اور اس کی سند بھی ضعیف ہے اس میں صالح ہے جو ابن بشیر بن وداع المری ہے اور یہ ضعیف ہے جیسا کہ تقریب التہذیب (ص ۱۲۷) میں ہے اور عبد الرحیم بن منیب کا ترجمہ مجھے نہیں ملا۔

[تبیہ بلغہ: فوزی وغیرہ کی بیان کردہ علت، علیت قادر نہیں ہے۔ ان تمام اسناد کے مجموع سے معلوم ہوتا ہے کہ اس روایت کو زہری نے ایک نامعلوم آدمی سے عن انس کی سند سے بھی سنائے اور بذات خود سیدنا انس صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی سنائے۔ روایت مذکورہ میں عبد الرزاق اور زہری نے سماع کی تصریح کر دی ہے لہذا اسے ضعیف یا معلوم قرار دینا غلط ہے بلکہ حق اور صحیح بھی ہے کہ یہ حدیث صحیح ہے، معلوم نہیں ہے۔ فوزی وغیرہ کا اسے ضعیف قرار دینا غلط ہے، مندرجہ محققین نے اسے ”إسناده صحيح على شرط الشفتين“ کہا ہے۔

(الموسوعة الحدیثیة ۲۰/۲۵۱)

**اکتسیوال قصہ: ایک شخص کا رسول اللہ ﷺ کے ساتھ قصہ**

سیدنا ابو العباس سہل بن سعد السعیدی صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ ایک شخص نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہا: اے اللہ کے رسول! مجھے کوئی ایسا عمل بتائیں کہ جس پر میں عمل پیرا ہوں تو اللہ تعالیٰ مجھ سے محبت فرمائے اور لوگ مجھ سے محبت کریں۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((ا زہد فی الدنیا یحبّک اللہ و ا زہد فی مَا عَنِ النَّاسِ یحیّک  
النَّاسَ))

”دنیا سے بے رغبت ہو جا۔ اللہ تھہ سے محبت کرے گا اور جو کچھ لوگوں کے  
پاس ہے اُس سے بے نیاز ہو جا تو لوگ تھہ سے محبت کریں گے۔“

[مکر روايت ہے۔]

**تخریج:** یہ روایت ابن ماجہ (۲۱۰۲) عقیلی (۱۱۲) ابو قیم (حلیۃ الاولیاء، ۲۵۲۳)، اخبار  
اصحیان (۲۳۲۲) حاکم (۳۱۳۲) تیہی (شعب الایمان ۷/۳۳۳) ح ۱۰۵۲۲ و قال:  
خالد بن عمرو هذا ضعیف) طبرانی (صحیح البخاری ۱۹۳/۲ ح ۵۹۷۲) ابن عدی (الکامل  
۹۰۲/۳) ابن حبان (روضۃ العقول، ص ۱۳۱) القضاۓی (مسند الشہاب ۱/۳۷۳) ابن  
الجوزی (الحدائق ۳/۱۵۹) دیلمی (مسند الفردوس ۱/۵۲۳) ح ۵۲۳ اور ضیاء المقدسی نے فضائل  
الاعمال (۶۹۳) میں ”خالد بن عمرو والقرشی عن سفیان التوری عن ابی حازم عن اہل بن سعد“  
کی سند سے بیان کی ہے۔

جرح: یہ سند ساقط ہے۔ اس میں خالد بن عمرو والقرشی ہے، اس کے متعلق احمد (بن حنبل)  
نے فرمایا: یہ شق نہیں اور بخاری نے فرمایا: یہ مکر الحدیث ہے.... ابو زرع نے اس کی حدیث  
پھینک دی.....

حوالہ: دیکھئے میزان الاعتراض (۱۵۸/۲) اور الحرج فی اسماء الرجال للذہبی (ص ۱۹۸)  
رقم: ۱۵۸/۷ [کتاب الصعفاء لبخاری: ۱۰۳، العلل لاحمد (۲۳۲/۲ ح ۲۲۸۳ ت ۲۳۲) و در انتحف:  
۵۱۲۲ سوالات البرزائی لابی زرعد (۲۳۶/۲)]

علامہ فوزی فرماتے ہیں کہ میں نے ”الأضواء السماوية فی تحریج  
أحادیث الأربعين النووية“ میں اس کی تخریج پر تفصیلی بیان کیا ہے اور وہ ہیں اس کے  
طرق بھی بیان کئے ہیں اس کی طرف رجوع کیا جائے۔

عرض مترجم:

علامہ الفوزی کی یہ تخریج ہمارے پیش نظر نہیں ہے۔ البتہ ہمارے استاذ محترم حافظ زیر علی زئی لکھتے ہیں: ”ضعیف: خالد رما ابن معین بالکذب و نسبہ صالح جزرة وغیرہ ایں الوضع (تق: ۱۴۶۰) ولہ متابعات مردودہ و شواهد ضعیفہ“، خالد کو ابن معین نے کذب سے میہم کیا اور صالح جزرہ اور دیگر محمد بنین نے اسے حدیث گھڑنے کی طرف منسوب کیا۔ (تقریب التہذیب: ۱۴۶۰)

اس روایت کے کچھ مردوں متابعات بھی ہیں اور کچھ ضعیف شواہد بھی۔

(ضعیف سنن ابن ماجہ: رقم ۳۱۰۲، انوار الصحیۃ: ص ۳۹۸)

تسلیمیہ: خالد پر صالح جزرہ کی یہ جرح باسنده صحیح ثابت نہیں ہے لیکن امام احمد، امام بخاری اور امام ابو حاتم الرازی وغیرہم کی شدید جرح ثابت ہے لہذا یہ متروک راوی ہے۔ زار

بنیسوال قصہ: اُم درقة بنت توفل رضی اللہ عنہا کا قصہ

ام درقة بنت توفل رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ جب غزوہ بدر کے لئے نکلے تو میں نے عرض کی: اے اللہ کے رسول! مجھے بھی اپنے ساتھ غزوہ میں چلنے کی اجازت دیجئے، میں آپ کے مریضوں کی دیکھ بھال کروں گی۔ شاید اللہ تعالیٰ مجھے بھی شہادت نصیب فرمادے۔ رسول اللہ ﷺ فرمایا: ”اپنے گھر میں مٹھری رہو۔ بے شک اللہ تعالیٰ تمھیں شہادت عطا فرمائے گا۔“ آپ کو ”شہیدہ“ کہا جاتا تھا، آپ نے قرآن مجید پڑھ رکھا تھا۔ آپ نے نبی کریم ﷺ سے اپنے گھر میں ایک موذن رکھنے کی اجازت طلب کی۔

نبی ﷺ نے آپ کو اجازت دے دی۔ آپ کے پاس ایک تاحیات غلام اور ایک تاحیات لوڈی تھی۔ ایک رات وہ دونوں اٹھے اور آپ کے پاس آئے آپ کو ایک کبل میں ڈھانک دیا، یہاں تک کہ (دم گھٹنے کی وجہ سے) فوت ہو گئیں تو وہ دونوں بھاگ گئے۔

صحیح کے وقت سیدنا عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ الوگوں میں کھڑے ہوئے اور فرمایا: جس کسی کو ان دونوں کے متعلق کچھ علم ہو یا کسی نے انہیں دیکھا ہو تو انہیں میرے پاس لے آئیں۔ (جب وہ لائے گئے) تو سیدنا عمر بن الخطاب نے انہیں پھانسی دینے کا حکم دیا۔ یہ دو پہلے آدمی تھے جنہیں

مدینے میں سب سے پہلے پھانسی دی گئی۔ [یہ ضعیف روایت ہے۔]

**تحقیق:** یہ روایت امام بخاری (التاریخ الصیغراً وَ الْمُبَرِّداً) اسحاق بن راہویہ (المسند ۵/۲۳۵) ۲۳۵ میں احمد (المسند ۴/۵۰۵) دارقطنی (۳۰۳) ابن المندز (الاویض ۲/۲۲۶) ابن سعد (اطبقات الکبریٰ ۸/۳۵۷) ابو نعیم (حلیۃ الاولیاء ۲/۲۳) تیہی (اسنن الکبریٰ ۳/۱۳۰) اور المرزوqi نے قیام رمضان (ق ۹۸/۶) میں ”الولید بن جعیف: حدیثی جدیٰ لیلی بنت مالک عن ام ورقہ“ کی سند سے بیان کی ہے۔

**جرج:** اس کی سند ضعیف ہے اس میں لیلی بنت مالک ہیں اور یہ پہچانی نہیں جاتیں جیسا کہ تقریب التہذیب (۸۸۱) میں ہے۔

**اس کی متابعت:** عبد الرحمن بن خلاد نے ام ورقہ سے یہی روایت بیان کر کے لیلی بنت مالک کی متابعت کی ہے۔ ابو داود (۱/۳۹۲) ح ۵۹۲) اور ابن خزیس (۳/۸۹) ح ۱۶۷۶) نے ”الولید بن جعیف عن عبد الرحمن بن خلاد عن ام ورقہ“ کی سند سے یہ روایت بیان کر ہے اور ابو داود (۱/۳۹۶) ح ۵۹۲) احمد (۴/۵۰۵) حاکم (۱/۲۰۳) تیہی (۳/۱۳۰) طبرانی (۱/۲۵) الکبیر (۲۵/۱۳۵) اben الجارود (امتنعی ص ۱۲۰) ح ۳۳۳) اben ابی عاصم (الآحاد والمشانی (۲/۱۹۳) اور ابن الاشیر (اسد الغابۃ ۷/۲۰۸) ح ۳۸۵) نے ”الولید بن جعیف عن لیلی بنت مالک و عبد الرحمن بن خلاد الانصاری عن ام ورقۃ الانصاریۃ“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔ علامہ فوزی کہتے ہیں: یہ سند ضعیف ہے اس میں عبد الرحمن بن خلاد الانصاری ہے اور یہ مجہول ہے جیسا کہ تقریب التہذیب (۳۸۵) میں ہے اور لیلی بنت مالک بھی پہچانی نہیں جاتی لہذا یہ اسی متابعت ہے جس کا کوئی فائدہ نہیں۔

ابن خزیس نے اپنی صحیح (۳/۸۹) ح ۱۶۷۸) میں ”الولید بن جعیف عن لیلی بنت مالک عن ابی حماع عن ام ورقہ“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔ (لیلی اپنے والد سے روایت کر رہی ہے) حافظ مزri نے تہذیب الکمال (۲۵/۳۹۱) میں ”الولید بن جعیف عن عبد الرحمن بن خلاد عن ابی عین ام ورقہ“ کی سند سے یہ روایت بیان کی۔ (عبد الرحمن اپنے والد سے روایت کر رہے ہیں) پھر اس طرح یہ روایت ”مضطرب لا ساد“ بھی ہے۔ سند کا اضطراب بھی

ضعف کے اسباب میں سے ایک ہے۔ پس کبھی الولید عن عبد الرحمن بن خلاد عن أم ورقہ سے، کبھی عن الولید عن سلیلی بنت ماک عن أم ورقہ، کبھی عن الولید عن عبد الرحمن بن خلادو سلیلی بنت ماک عن أم ورقہ، کبھی عن الولید بنت ماک عن ابیه عن أم ورقہ اور کبھی عن الولید عن عبد الرحمن بن خلاد عن ابیه عن أم ورقہ کی سند سے یہ روایت مروی ہے۔

یہ اضطراب حدیث کے ضعف کا موجب بنتا ہے اور اس اضطراب کی طرف حافظ مزی نے بھی تہذیب الکمال (۳۹۱/۲۵) میں اشارہ فرمایا ہے۔

اور میں آخر میں کہوں گا کہ احادیث کے ضعیف و مجهول طرق شمار میں نہیں لائے جاتے اگرچہ وہ بکثرت ہوں متعدد ہوں اور نہ ہی محبوبین، متروکین اور ممکنین کے طرق کو بطور شاہد لے سکتے ہیں جیسا کہ اصول حدیث میں یہ مسئلہ طے شدہ ہے۔

[تنبیہ مبلغ]: عبد الرحمن بن خلاد کو ابن حبان، ابن خزیمہ اور ابن الجارود نے صحیح حدیث کے ذریعے سے ثقہ قرار دیا ہے للہدا وہ صد وق راوی ہے۔ سلیلی بنت ماک کو بھی ابن خزیمہ اور ابن الجارود نے صحیح حدیث کے ذریعے سے ثقہ قرار دیا ہے للہدا ان کی حدیث بھی حسن ہوتی ہے۔ عبد الرحمن بن خلاد اور سلیلی بنت ماک کو مجهول قرار دینا غلط ہے۔ روایت کی صحیح اس کے راویوں کی توثیق ہوتی ہے۔ دیکھئے نصب الرایہ (۲۴۳/۳، ۱۳۹/۱) واصحیح (۷۰۰/۱۶)

ولید بن جعیف عن عبد الرحمن بن خلاد عن أم ورقہ، ولید عن سلیلی بنت ماک عن أم ورقہ اور ولید عن عبد الرحمن بن خلادو سلیلی بنت ماک عن أم ورقہ ایک ہی سند ہیں جس میں کوئی اضطراب نہیں، ولید نے دونوں سے سنائے۔ بعض دفعہ مکمل سند و متن اور بعض دفعہ مختصر سند و متن میان کرنا اضطراب کی دلیل نہیں ہوتا۔ تہذیب الکمال والی روایت بے سند ہونے کی وجہ سے مردود ہے۔ صحیح ابن خزیمہ والی روایت میں ”عن ابیه“ کا لفظ شاذ ہے۔ اگر اسے شاذ نہ بھی مانا جائے تو سلیلی بنت ماک کی روایت میں یہ اختلاف عبد الرحمن بن خلاد کی روایت میں اضطراب کی دلیل نہیں ہے۔

حق یہ ہے کہ یہ روایت بخلاف سند حسن ہے۔ اسے ابن خزیمہ اور ابن الجارود کے علاوہ

شیخ البانی نے بھی ”رسانادہ حسن“ قرار دیا ہے۔ نیزد کیمکے صحیح ابن خزیس (۳۸۹/۳) تھت ح ۱۲۷۶) اور ماہنامہ الحدیث: ۱۵ ص ۲۰، ۱۹]

### تینیسوال قصہ: نبی ﷺ اور ایک شادی (کی تقریب) کا قصہ

سیدنا علی ؓ سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سن: میں نے کبھی اس چیز کا ارادہ نہیں کیا جس کا اہل جاہلیت ارادہ کرتے تھے۔ زندگی میں دوبار کے علاوہ، دونوں ہی مرتبہ اللہ تعالیٰ نے مجھے پھالیا۔

ایک دن میں نے اپنے ایک قریشی جوان ساتھی سے کہا، جو بالائی مکہ میں میرے ساتھ اپنی بکریاں چڑاتا تھا: تم میری بکریوں کا خیال رکھو، میں آج رات مکہ میں جاگ کر گزاروں گا جیسا کہ نوجوان جاگتے رہتے ہیں، تو میرے ساتھی نے کہا: جی ہاں، تھیک ہے۔ پھر میں نکلا، جب میں مکہ کے گھروں میں سے ایک قریبی گھر کے پاس پہنچا پس میں نے گانے بجانے کی آواز سنی تو میں نے کہا: یہ کیا ہے؟ انہوں نے بتایا کہ فلاں قریشی آدمی کی فلاں عورت سے شادی ہوئی ہے۔ میں اس گانے اور آواز کی طرف مائل ہوا تو مجھ پر نیند غالب آگئی اور مجھے کسی چیز نے نہیں جگایا سوائے سورج کی تپش کے، پھر میں لوٹ گیا تو میں نے اس قسم کی آواز میں سینیں اور مجھ سے وہی کہا گیا جو پہلے کہا گیا تھا۔ میں اس آواز کی طرف مشغول ہوا ہی تھا کہ مجھ پر نیند غالب آئی میری آنکھ لگ گئی اور مجھے نہیں جگایا مگر سورج کی تپش نے پھر میں اپنے ساتھی کی طرف لوٹ گیا، اس نے کہا کہ آپ نے کیا کیا؟ میں نے بتایا کہ میں نے کچھ نہیں کیا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ کی قسم اس کے بعد دوبارہ کبھی میں نے اس کا ارادہ نہیں کیا حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے شرف نبوت سے سرفراز فرمایا۔

[یہ منکر روایت ہے۔]

**بنجتیج:** حاکم (ج ۲۳ ص ۲۲۵) و میلی (منڈ الفردوس ج ۲۳ ص ۹۰) بزار (منڈ البر) ارج ۲ ص ۲۳۱) ابن راہویہ (المند بحوالہ المطالب العالیہ ق ۱۲ ارط) الفاہی (تاریخ مکہ ج ۲۳ ص ۲۱) ابن جریر (التاریخ ج ۵۲۰) ابن حبان (صحیح ابن حبان ج ۸ ص ۵۶) ح

۲۲۳۹ دوسرے نسخے: ۲۲۷۲، ابو قیم (دلائل النبوة ج ۱۸۶ ص ۱۳۳) یعنی (دلائل النبوة ج ۲۲ ص ۱۳۳) بخاری (التاریخ الکبیر ج ۱۳۰ ص ۱۳۰) اور ابن الحنفی نے "السیرۃ" (ص ۵۸) میں "محمد بن عبد اللہ بن قیس بن مخرمة عن احسان بن محمد بن علی عن ابی عین جده علی بن ابی طالب" کی سند سے یہ تصدیق بیان کیا۔

جرح:

اس کی سند ضعیف ہے اس میں محمد بن عبد اللہ بن قیس بن مخرمة مجہول ہے۔

حوالہ: دیکھئے ابن ابی حاتم کی الجرح والتعديل (ج ۷ ص ۳۰۳) تقریب التہذیب (۵۳۳ ص ۲۵۰) و قال (مقبول) اور تہذیب الکمال (ج ۲۵ ص ۲۰۳) تقریب التہذیب (۵۳۳ ص ۲۵۰)

حاکم نے کہا کہ "یہ حدیث صحیح ہے" اور ایسا نہیں ہے جیسا کہ انہوں نے کہا اگرچہ ذہبی نے ان کی موافقت بھی کی ہے جیسا کہ اس کی سند پر کلام میں گزارا ہے۔

اور ابن کثیر نے البدایۃ والنهایۃ (ج ۲ ص ۲۸۷) میں اس حدیث کو لانے کے بعد فرمایا:

یہ حدیث بہت ہی غریب ہے۔ [دیکھئے ص ۱۸]

ایک شاہد: اس کا ایک شاہد ہے طبرانی نے مجمع الصغیر (ج ۲ ص ۱۳۸) میں "محمد بن اسحاق بن ابرہیم الفارس" : حدثنا سعد بن الصلت : حدثنا مسعود بن کدام عن العباس بن خدیج عن زیاد بن عبد اللہ العامری عن عماد بن یاسر" کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

علامہ بشی نے مجمع الزوائد (ج ۸ ص ۲۲۶) میں فرمایا: اسے طبرانی نے روایت کیا تینوں کتابوں (مجمع الکبیر، مجمع الاوسط اور مجمع الصغیر) میں اور اس کی سند میں کچھ ایسے راوی ہیں جنہیں میں نہیں پہچانتا لیکن اس کی سند ساقط ہے اور البانی نے فتح السیرۃ (ص ۹۵) میں اپنی تعیین میں فرمایا: اس کی سند میں ایک جماعت ہے جسے میں نہیں جانتا۔

[تعیین]: محمد بن عبد اللہ بن قیس والی یہ سند حسن ہے۔ محمد بن عبد اللہ بن قیس بن مخرمة کو ان جان، حاکم اور ذہبی نے ثقہ قرار دیا ہے اور ایک جماعت نے اس سے روایت لی ہے لہذا وہ

حسن الحدیث ہے۔ فوزی صاحب کا اس روایت کو ضعیف قرار دینا غلط ہے بلکہ حق یہی ہے کہ یہ روایت حسن ہے۔]

### عرضِ مترجم:

صحیح مسلم شریف میں سیدنا انس رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بھپن کا واقعہ بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک دن بچوں کے ساتھ کھیل رہے تھے کہ اسی دوران میں جبریل علیہ السلام آپ کے پاس آئے اور آپ کو سیدھا نادیا پھر (سینہ چاک کر کے) آپ کے باہر بُرکت قلب کو نکالا اور اس کو چیرا پھر اس میں سے خون کی ایک پھکلی نکالی اور فرمایا کہ یہ شیطان کا حصہ تھا۔ پھر سونے کے ایک طشت پر آپ زم زم سے آپ کے مبارک دل کو دھویا پھر اسے جوڑا اور اپنے مقام پر رکھ دیا۔ بنچے یہ واقعہ دیکھ کر دوڑتے ہوئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی (رضائی) والدہ کے پاس پہنچے اور کہا کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو قتل کر دیا گیا۔ (یہ سن کر) وہ سب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے اس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چہرہ اقدس کی رنگت بدی ہوئی تھی، سیدنا انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک سینہ میں سلانی کے نشان دیکھا کرتا تھا۔ (صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب الاصراء، ج ۱ ص ۹۲ ح ۱۶۳)

اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بچپن ہی سے اللہ تعالیٰ کی خاص حفاظت میں تھے، ہبھو لوگو امور کی طرف ایک لمحہ بھی آپ کا دھیان نہیں گیا، آپ ہمیشہ معصوم رہے جیسا کہ بکثرت دلائل سے ثابت ہوتا ہے۔

### چوتھیسوال قصہ: سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب ایک قصہ

ابو جعفر سے روایت ہے کہ سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے سیدنا علی رضی اللہ عنہ سے اُن کی بیٹی کا رشتہ مانگا تو علی رضی اللہ عنہ نے کہا کہ وہ چھوٹی ہے۔ عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: وہ بڑی ہو گئی ہیں، پس آپ بار بار اس سلسلے میں گفتگو فرماتے تو علی رضی اللہ عنہ نے ان سے کہا کہ ہم انہیں آپ کے پاس بھیج دیتے ہیں۔

پھر عمر بن الخطاب نے اُن (علیہ السلام کی بیٹی) کی پنڈلی پر سے کپڑا اٹھایا، تو اس نے کہا: کپڑا چھوڑ دیجئے اگر آپ امیر المؤمنین تھے ہوتے تو میں آپ کی آنکھیں چھوڑ داتی۔

**جننجیج:** یہ روایت سعید بن منصور (سنن سعید بن منصور ج ۱ ص ۵۲۱) اور عبدالرزاق (مصنف عبدالرزاق ج ۲ ص ۱۶۳) نے ”سفیان عن عمرو بن دینار عن ابی جعفر قال“ کی سند سے بیان کی ہے۔

**جرح:** اس کی سند انقطاع (منقطع ہونے) کی وجہ سے ضعیف ہے۔ اس لئے کہ ابو جعفر محمد بن علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب کی عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے ملاقات ثابت نہیں۔ حالے کے لئے دیکھئے ابن ابی حاتم کی الراہیل (۱۳۹)

اور عبدالرزاق نے المصنف (ج ۲ ص ۱۶۳) میں ”ابن جریح قال: سمعت الأعمش يقول :“ کی سند سے یہ قصہ بیان کیا ہے۔

اس کی سند بھی سابقہ سند کی طرح ضعیف ہے اس لئے کہ سلیمان بن مهران الاسدی کی سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے ملاقات ثابت نہیں۔

### عرض مترجم:

سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ جیسے جلیل القدر غیور صحابی قطعاً اس نہیں کر سکتے اور معلوم نہیں کہ ابو جعفر نے کس سے یہ بات سنی تھی؟

باتی یہ بات درست ہے کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے سیدہ ام کلثوم بنت علی رضی اللہ عنہا کا رشتہ بھی مانگا اور علی رضی اللہ عنہ نے اسے قبول بھی فرمایا اور اپنی لخت جگر کا نکاح امیر المؤمنین عمر رضی اللہ عنہ سے کر دیا جیسا کہ بالاتفاق مردی ہے۔

### پیشیسوائیں قصہ: سیدہ ام سلمہ و میمونہ رضی اللہ عنہما کا ایک قصہ

ام المؤمنین سیدہ ام سلمہ رضی اللہ عنہما فرماتی ہیں کہ میں رسول اللہ علیہ السلام کے ہاں تھی اور وہاں سیدہ میمونہ رضی اللہ عنہما بھی موجود تھیں، تو اب ام مکتوم رضی اللہ عنہ تشریف لے آئے اور یہ پر وہ کے حکم کے بعد کی بات ہے۔ تو نبی کریم علیہ السلام نے فرمایا:

”ان سے پرده کرو۔“ تو ہم نے کہا: اے اللہ کے رسول! کیا یہ ناپینا نہیں نہ تو ہمیں دیکھ سکتے ہیں نہ ہی جان سکتے ہیں۔ تو نبی ﷺ نے فرمایا: کیا آپ دونوں بھی ناپینا ہیں؟ کیا آپ انہیں نہیں دیکھ رہے ہیں۔؟ [یہ منکر روایت ہے۔]

**بنجیج:** اسے ابو داود (ج ۳۶۱ ص ۳۱۲) ترمذی (ج ۵۷۰ ص ۱۰۷) ح ۲۷۸۷  
احمد (ج ۴ ص ۲۹۶) بیہقی (السنن الکبریٰ ج ۷ ص ۹۱، الاداب ص ۳۰۲) طحاوی (مشکل  
الآثار ج ۱ ص ۲۹۵) نسائی (عشرۃ النساء ص ۳۰۶) ابن حبان (ج ۷ ص ۳۳۹) ابن سعد  
(ج ۸ ص ۱۲۶، ۱۲۸) خطیب بغدادی (تاریخ بغداد ج ۸ ص ۳۳۸) ابو یعلی  
(ج ۱۲ ص ۳۵۲) اور یعقوب بن سفیان (المعرفۃ والتاریخ ج ۱ ص ۳۱۶) نے ”عن الزہری  
عن نبیان عن ام سلمة“ کی سند سے روایت کیا ہے۔

جرح: اس کی سند ضعیف ہے، اس میں نبیان مولیٰ ام سلمہ ہیں، ان کی کسی نے تو شیق نہیں کی  
سوائے ابن حبان کے، انہوں نے اپنے ”مجاہیل کی تو شیق“ کے قاعدہ پر ان کی تو شیق کی  
ہے۔ اسی لئے ابن عبدالبر نے فرمایا: نبیان مجہول ہے، زہری کی ایک روایت کے علاوہ  
معروف نہیں ہے۔ حافظ ذہبی نے المعنى في الفحفاء (۲/۲۵۲ ص ۲/۶۵۹) میں حافظ ابن  
حرزم سے نقل کیا ہے کہ (نبیان) مجہول ہے۔

ابن حجر نے تقریب التہذیب (ص ۵۵۹) میں ”مقبول“ کہا یعنی جب متابعت  
موجود ہوتا، اور اگر ان کا تفرد ہو جیسا کہ اس روایت میں ہے تو ”لین الحدیث“ ہیں۔ جیسا  
کہ تقریب التہذیب کے مقدمہ میں انہوں نے ”مقبول“ سے متعلق قاعدہ بیان فرمایا۔

امام احمد نے فرمایا: نبیان نے دو (۲) عجیب حدیثیں بیان کی ہیں: ایک تو یہ حدیث اور ایک  
یہ ”إذا كان لاحدا كان مكاتب فلتحتاج منه“ اگر تم (خواتین) میں سے کسی کے  
کوئی ”مكاتب“ ہیں تو وہ ان سے پرده کریں۔ (مكاتب: وہ غلام جس نے مقررہ رقم پر اپنے  
آقا سے آزادی کا معاملہ کیا ہو۔)

امام بخاری التاریخ الکبیر (ج ۸ ص ۱۳۵) میں ان کا نام لائے ہیں نہ تو ان پر جرح کی  
ہے نہ ان کی تعدلیں ہی فرمائی ہے اور اسی کی پیروی ابن ابی حاتم نے الجرج والتعدل (ج ۸

ص ۵۰۲) میں کی، نہ تو جرح ذکر کی نہ تعدل تو بس یہ ”مجہول“ راوی ہے جیسا کہ ہم نے بیان کیا۔

اور امام تر سے نے فرمایا: یہ حدیث حسن صحیح ہے (جبکہ اس بات میں ”نظر“ ہے۔ حافظ ابن حجر نے فتح الباری (ج ۹ ص ۳۳۷) میں یہ روایت اصحاب السنن کی طرف منسوب کی ہے۔ پھر فرمایا: اس کی اسناد قوی ہے اور اکثر جو اس روایت میں علت بیان کی گئی ہے وہ زہری کا بیان سے روایت کرنے میں تفرد ہے اور یہ علت قادر نہیں، اس لئے کہ جسے زہری پہچانتے ہیں اور بتلاتے ہیں کہ ام سلمہ کے غلام تھے اور کسی نے بھی ان پر جرح نہیں کی تو ان کی روایت روئیں کی جائے گی!

علامہ فوزی کہتے ہیں: یہ جو کچھ حافظ ابن حجر نے فرمایا اس میں ”نظر“ ہے، اس لئے کہ یہ بیان مجہول ہیں۔ جیسا کہ تقریب التہذیب میں خود انہوں نے (اپنے قاعدہ کے مطابق) بیان فرمایا اور ابن ملک نے المبدع (ج ۷ ص ۱۱) میں امام احمد سے اس کی تضعیف نقل کی ہے اور علامہ البانی نے ارواء الغلیل (ج ۶ ص ۲۱) میں فرمایا: یہ روایت ضعیف ہے۔

دیکھئے ابن قدامہ کی المغنى (ج ۲ ص ۵۲۳، ۵۲۴)

اور اس روایت کا متن معارض ہے رسول اللہ ﷺ کے اس فرمان سے جو آپ نے فاطمہ بنت قیس سے فرمایا تھا:

((اعتدی فی بیت ابن ام مکتوم، فلانه رجل اعفی ،

تضعنین ثبابک فلا بر اک )) (متافق علیہ)

آپ ابن ام مکتوم کے ہاں اپنی عدت گزاریے، چونکہ وہ نایبنا آدمی ہیں۔ آپ اپنے کپڑے (مطلوب چادر، دوپٹہ) اتاریں گی بھی تو وہ آپ کوئی دیکھے پائیں گے، ایک شاہد: اس روایت کا ایک شاہد بھی (بیان کیا جاتا ہے۔ ابو بکر الشافعی نے الفوائد (ق ۲۰۶) میں ”وہب بن حفص: نا محمد بن سلیمان: نا محترم بن سلیمان عن ابی عین ابی عثمان عن اسامة“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

اس کی سند بالکل کمزور ہے، اس میں وہب بن حفص الجبلی ہے۔ حافظ ابو عروہ بنے اس کی تکذیب کی اور دارقطنی نے فرمایا: یہ حدیث گھڑتا تھا۔ دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۶ ص ۲۵) اس قسم کی روایت کو شاہد بنانا صحیح نہیں۔

[تنبیہ: اس روایت کی سند حسن ہے کیونکہ نبہان مجھوں نہیں بلکہ حسن درجے کا راوی ہے۔ کیونکہ حافظ ذہبی، امام ترمذی، حافظ ابن حبان اور حاکم وغیرہم نے اس کی توثیق کی ہے۔ دیکھئے میری کتاب تلخیص نیل المقصود (۸۲۲/۳) (ج ۲۱۱) اس روایت کو ضعیف قرار دینا غلط ہے۔ / حافظ زیر علی زنی]

**چھتیسوال قصہ:** سیدنا حباب بن منذر رضی اللہ عنہ کا غزوہ بدرا کا قصہ  
بنو سلمہ کے کچھ لوگوں نے یہ قصہ بیان کیا کہ حباب بن منذر نے کہا: یا رسول اللہ!  
جس مقام پر ہم ظہرے ہوئے ہیں آیا اس مقام پر (بذریعہ وحی) اللہ تعالیٰ نے آپ کو ظہرہ ایا  
ہے یا یہ ایک رائے اور جنگی تدبیر ہے؟

تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: نہیں بلکہ یہ تواریخ ہے، جنگ اور جنگی تدبیر ہے۔  
تو حباب رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! یہ ظہرے کی (کوئی مناسب) جنگ نہیں،  
آپ ان لوگوں کو لے چلے حتیٰ کہ ہم قوم (قریش) کے سب سے زدیک جو چشمہ ہے وہاں  
جا کر ظہر جائیں۔ پھر ہم بقیہ چشمہ پاٹ دیں گے پھر اپنے چشمے پر حوض بناؤ کر اسے پانی سے  
بھردیں گے، اس کے بعد جب ہم قریش سے جنگ کریں گے تو ہم پانی پیس گے اور وہ نہیں  
پیس گے (چونکہ پانی پر ہمارا قبضہ ہو گا)۔

تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: آپ نے تو بہت اچھی رائے دی ہے۔ پس رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم اور جو لوگ آپ کے ساتھ تھے تیزی سے اٹھے اور چل دیئے حتیٰ کہ جب قریش  
کے سب سے قربی چشمہ پر پہنچے تو وہیں پڑا اؤڈا۔۔۔ پھر آپ نے چشموں سے مغلظ حکم دیا تو  
وہ پاٹ دیئے گئے اور پھر جس چشمہ پر وہ ظہرے تھے اس پر حوض بنایا گیا اور اسے بھردیا گیا،  
پھر اس میں اپنے برتن ڈال دیئے ..... [خت ضعیف روایت ہے۔]

**ہنجوچ:** ابن جریر نے التاریخ (ج ۲ ص ۲۹) اben ہشام نے المسیرۃ (ج ۲ ص ۱۹۲) اور

ابن سید الناس نے عيون الاثر (ج اص ۳۹۰) میں ”ابن راحق قال: فُحْدَشَ عَنْ رِجَالٍ مِّنْهُنَّ سَلَمَةً أَنْهُمْ ذَكَرُوا“ کی سند سے یہ قصہ نقل کیا ہے۔

جرج: اس کی سند ساقط ہے، اس میں مجہول راوی ہے۔

(چونکہ ”رجال“ کا ہمیں علم نہیں کہ یہ کون تھا آیا ثقہ تھا یا ضعیف الہذا یہ سند ضعیف ہے۔)

ابن عبد البر نے الدرر (ص ۱۰۶) تبیین نے دلائل النبوة (ج ۳ ص ۳۱) ابن سعد نے الطبقات الکبری (ج ۲ ص ۵) اور ابن الاشیر نے اسد الغابہ (ج اص ۳۳۶) میں ایک ضعیف و معصل (اور منقطع) سند کے ساتھ اسے روایت کیا اور (دوسری سند) حاکم نے متدرک (ج ۳ ص ۳۲۶، ۳۲۷) میں ”یعقوب بن یوسف بن زیاد: ثنا ابو حفص الأعشی: آخرینی بسام الصیر فی عن أبي الطفیل الکنائی: آخرینی جابر بن المنذر الاصناری“ (ذی الشیوی) کی سند سے یہ قصہ بیان کیا۔

اس کی سند بھی ساقط ہے اس میں دو علتمیں ہیں:

پہلی علت: یعقوب بن یوسف بن زیاد کا مجہول ہوتا۔

دوسری علت: ابو حفص الأعشی کا مجہول ہوتا۔

ذہبی نے فرمایا: ”یہ منکر حدیث ہے۔“ نیز دیکھئے ابن الملقن کی المختصر (ج ۵ ص ۲۱۳۹) حافظ ابن حجر الاصابة (ج ۲ ص ۱۰) میں یہ قصہ لائے پھر فرمایا: ابن شاہین نے ضعیف سند سے ابو طفیل ذی الشیوی کی سند سے اسے روایت کیا۔

حاکم نے متدرک (ج ۳ ص ۳۲۷) اور ابن سعد نے الطبقات الکبری (ج ۳ ص ۵۶۷) میں ”محمد بن عمر: حدثنا ابن ابی حیۃ عن داود بن الحصین عن عکرمة عن ابن عباس“ کی سند سے یہ قصہ بیان کیا۔

اس کی سند تاریک ہے اور اس میں دو علتمیں ہیں:

پہلی علت: محمد بن عمر الواقدی۔ یہ ”متروک“ راوی ہے جیسا کہ تقریب التہذیب (ص ۳۹۸) میں ہے۔ [واقدی کذاب و متروک راوی ہے۔]

دوسری علت: داود بن الحصین الاموی کی عکرمه سے روایت منکر ہے۔

دیکھئے تہذیب التہذیب (ج ۳ ص ۱۵۷)

(علام) البانی نے فقہ اسریۃ (ص ۲۳۵) میں اپنی تعلیقات میں فرمایا: اور الاموی نے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہوئے یہ قصہ بیان کیا جیسا کہ البدایہ والنہایہ (ج ۳ ص ۲۶۷) میں ہے تو اس سند میں الکمی ہے اور یہ کذاب ہے۔ ان (کلمی کذاب، دجال، سبائی اور رافضی ہے تفصیل کے لئے دیکھئے۔ مؤقتہ مہنامہ "الحدیث" حضر و منی ۲۰۰۶ شمارہ نمبر ۲۳ ص ۵۲ تا ۵۳۔ مترجم)

**سینتیسوال قصہ:** نصر بن حاجج کے ساتھ عمر رضی اللہ عنہ کا قصہ

ابو بردہ سے روایت ہے کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ ایک رات گشت فرمادی ہے تھے، اس دوران میں وہ ایک عورت تک آپنچھ جو یہ شعر پڑھ رہی تھی:

هل من سبیل إلی خمر فأشر بها      ام من سبیل إلی نصر بن حجاج  
کیا میرے لئے کوئی راستہ ہے شراب کی طرف کر میں اُسے پی لوں یا نصر  
بن حاجج کی طرف کوئی راستہ ہے؟ جب صبح ہوئی تو سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے نصر  
بن حاجج سے متعلق پوچھا، تو وہ بنی سلیم کا ایک شخص تھا، آپ نے اس کی  
طرف قاصد بیجا، وہ آپ کے پاس آگیا وہ انتہائی خوبصورت آدمی تھا اس  
کے بال بھی بڑے خوبصورت تھے۔

آپ نے اسے حکم دیا کہ اپنے بال موٹھ ڈالو، تو اُس نے ایسا ہی کیا۔ تو اُس کی پیشانی نمایاں ہو گئی اس کی خوبصورتی اور بڑھ گئی تو عمر رضی اللہ عنہ نے ان سے کہا: جائیے عمادہ باندھ لجھئے۔ اس نے ایسا ہی کیا اُس کے حسن میں اور اضافہ ہو گیا۔

تو عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: نہیں، قسم ہے اُس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے یہ میرے ساتھ اُس زمین پر نہیں رہ سکتا جس پر میں ہوں، پھر آپ نے ان کے لئے کچھ مال وغیرہ کا حکم دیا اور انہیں بصرہ پہنچ دیا۔ [یہ ضعیف قصہ ہے۔]

**پختہ پنج:** یہ روایت ابن دیزیل نے اپنی حدیث (ص ۳۶) میں داود بن ابی الفرات کی

سند سے بیان کی۔

**جرح:** اس کی سند منقطع ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے کیونکہ ابو یردہ رضی اللہ عنہ نے سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کو نہیں پایا۔

**متابعات:** اس کی عمر رضی اللہ عنہ سے اس روایت پر مختلف لوگوں نے متابعت کی ہے جیسے:

① عبداللہ بن بریدہ: ابن سعد نے الطبقات الکبریٰ (ج ۳ ص ۲۸۵) الخاطری (الاصابة ج ۱۰ ص ۱۹۸) ذہبی نے تذكرة الحفاظ (ج ۲ ص ۲۰۸) ابن دیزیل نے اپنی "حدیث" (ص ۲۵) مدائی نے "المغزیین" میں جیسا کہ فتح الباری (ج ۱۲ ص ۱۵۹) میں داود بن ابی الفرات کی سند سے ہے۔

عبداللہ بن بریدہ اور عمر رضی اللہ عنہ کے درمیان انقطاع کی وجہ سے اس کی سند بھی ضعیف ہے۔ ابن ابی حاتم نے المرائل (ص ۹۶) میں کہا کہ ابو زرع نے فرمایا: "عبداللہ بن بریدہ کی عمر رضی اللہ عنہ سے روایت مرسل ہے۔" دیکھئے العلائی کی جامع التحصیل (ص ۷۰) اور ابن حجر نے الاصابة (ج ۱۰ ص ۱۹۸) میں اس کی سند کو صحیح قرار دیا اور اس میں "نظر" ہے۔

② علوان بن داود الجبلی: ابن دیزیل نے اپنی حدیث (ص ۳۶) میں سعید بن عفیہ کی سند سے اسے بیان کیا۔ اس کی سند بالکل کمزور ہے اس میں علوان بن داود الجبلی ہے، اس سے متعلق امام بخاری نے فرمایا مذکور الحدیث ہے اور ابو سعید بن یونس نے فرمایا: "مذکور الحدیث ہے۔" دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۲۸) امام بخاری نے فرمایا: ہروہ راوی جس کے بارے میں میں مذکور الحدیث کہوں، پس اس سے روایت کرنا حلال نہیں ہے۔

③ محمد بن سیرین: خرائطی نے اسے روایت کیا جیسا کہ الاصابة (ج ۱۰ ص ۱۹۸) میں ہے۔ اس کی سند کو ابن حجر نے ضعیف کہا ہے۔

④ عامر بن شراحیل الشعی: ابن عسکر نے تاریخ دمشق (۱: ل ۵۳۸ / ۴) میں روایت کیا۔ اس کی سند بھی ضعیف ہے اس لئے کہ شعی کا عمر رضی اللہ عنہ کا زمانہ پانیا سامع ثابت نہیں تو عمر رضی اللہ عنہ سے ان کی روایت منقطع ہے۔

ابن ابی حاتم نے المرائل (ص ۱۳۲) میں کہا: ابو زرع نے کہا: الشعی کی عمر سے

روایت مرسل ہے اور اسی طرح ابو حاتم نے فرمایا۔ دیکھئے جامع التحصیل (ص ۲۰۲)

⑤ عوف بن ابی جیلہ: ابن دیزیل نے اپنی حدیث (ص ۵۰) میں ”ابو بکر محمد بن محمد بن سلیمان: حدثاً وَهُبْ بْنُ بَقِيَّةٍ: حَدَّثَنَا خَالِدٌ“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

اس کی سند بالکل یودی ہے اس میں دو (۲) علائم ہیں:

پہلی علت: عوف بن ابی جیلہ اور عمر بن الخطاب کے درمیان انقطاع ہے۔

دوسری علت: محمد بن محمد بن سلیمان الباغمدی مدرس ہے، اختلاط کا شکار اور بڑی بڑی غلطیاں کرنے والا راوی ہے۔

احمد بن حنبل نے المسؤالات (ص ۲۸۶) میں کہا: میں نے دارقطنی سے اس کے متعلق سوال کیا تو فرمایا: ”یہ مخلط، مدرس، جن کے پاس حاضر ہوتا اُن سے لکھ لیتا پھر اپنے اور اپنے شیخ کے درمیان تین راوی ساقط کر دیتا۔ یہ بڑی غلطیاں کرنے والا ہے.....“

الراہبی نے کہا کہ مجھ سے ابن مظاہر نے بیان کیا: یہ شخص جھوٹ نہیں بولتا، لیکن اس کی خوشی اسے اس بات پر ابھارتی ہے کہ یہ کہے ”حدثا“ میں نے اس کی کتب میں بعض مقامات پر دیکھا کہ اس سے فلاں نے بیان کیا اور میری کتاب میں فلاں (کسی اور) سے ہوتی۔ پھر میں اسے یہ کہتے ہوئے دیکھتا کہ ”آخرنا“

پس الباغمدی اور وہب بن بنقیر کے درمیان انقطاع واقع ہے چونکہ وہب سے اس کی شاگردی یا سماع ثابت نہیں۔ دیکھئے تعریف اہل التقدیس لا بن ججر (ص ۱۰۸)

میزان الاعتدال (ج ۲۳ ص ۲۶) سیر اعلام النبیاء (ج ۲۳ ص ۳۸۳)

اڑتیسوال قصہ: امام عبد اللہ بن مبارک کا فضیل بن عیاض

(کومیدان جہاد سے خط لکھنے) کا قصہ

کہا جاتا ہے کہ امام عبد اللہ بن مبارک نے فضیل بن عیاض کومیدان جہاد سے ایک خط لکھا جس میں چند اشعار تھے:

اے حریم میں بیٹھ کر عبادت کرنے والے اگر تو ہمارا حال دیکھ لیتا۔ تو ٹو جان لیتا

کہ تیری عبادت تو کھلیل ہے، وہ جو اپنی گرونوں کو (روروکر) اپنے آنسوؤں سے رنگ (کرتے کر) دیتا ہے، اور ہماری گرونوں ہمارے ہی خونوں سے رنگ جاتی ہیں۔

یا اپنے گھوڑوں کو باطل کاموں میں تحکما دیتا ہے اور ہمارے گھوڑے تو گھسان کی جگ میں تحکم جاتے ہیں، مرکب خوشبوئیں تمہارے لئے ہیں اور ہمارے لئے (گھوڑوں کی) ناپوں سے اٹھنے والی گرد اور پا کیزہ غبار ہی مرکب خوشبوئیں ہیں۔

اور ہمارے پاس ہمارے نبی کی بات آئی، جو صحیح اور پچھی بات ہے نہ جھٹائی جاتی ہے کسی بندہ کی ناک میں اللہ کے شکر کی گرد و غبار اور (جہنم کی) بھڑکتی ہوئی آگ کا دھواں جمع نہیں ہوں گے۔

اور یہ اللہ کی کتاب ہے جو ہمارے درمیان بول رہی ہے۔ شہید مردہ نہیں ہوتا۔

[یمن گھڑت کہانی ہے۔]

**بنخنج:** سکلی نے طبقات الشافعیۃ (ج ۱ ص ۲۸۶) میں لکھا: ابوالمفصل محمد بن عبد اللہ بن المطلب الشیعیانی نے کہا: ہمیں ابو محمد عبد اللہ بن سعید بن مجیع الجزری القاضی نے سن ۳۱۷ھ میں زبانی املا کروایا۔ اس نے کہا کہ مجھے محمد بن ابراہیم بن ابی سکینہ الہبرانی نے حلب شہر میں اپنی کتاب سے ۲۳۶ھ میں املا کرایا۔ اس نے کہا مجھے یہ اشعار عبد اللہ بن المبارک نے طرسوں میں املا کروائے اور میں مج کے لئے ان سے رخصت ہوا تو میرے ساتھ یہ خط فضیل بن عیاض کی طرف بھیجا اور یہ ۱۴۲ھ کی بات ہے پھر یہ اشعار سنائے۔

**جرج:** اس کی سند تاریک ہے، اس میں ابوالمفصل حدیث گھرنے کے ساتھ مہتمم ہے۔

**حوالہ:** دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۵ ص ۵۲) اور حلی کی "الکشف الحشیث عن ری بوضع الحدیث" (ص ۲۳۶) اور اسی سند سے ذہبی نے سیر اعلام العالماء (ج ۸ ص ۳۲۲) میں اور الداری نے طبقات السدیۃ (ج ۲ ص ۷۸) میں۔

**عرض مترجم:**

ہمارے استاذ محترم زیرعلیٰ زینی صاحب فرماتے ہیں:

”سیر اعلام النبیاء میں یہ واقعہ بے سند مذکور ہے۔ اگر کوئی واقعہ بغیر سند کے آثار البلاد، الحجوم الازہرہ اور سیر اعلام النبیاء وغیرہ ہزاروں کتابوں میں مذکور ہو تو علمی دنیا میں بے فائدہ ہے۔

تاریخ دمشق لابن عساکر (ج ۳۲ ص ۳۰۷) و طبقات شافعیہ (نکثناج اص ۱۵۰، ۱۵۱) میں یہ قصہ ابو لمفہل محمد بن عبد اللہ الشیبانی عن محمد عبد اللہ بن محمد بن سعید بن یحییٰ القاضی عن محمد بن ابراہیم بن ابی سکینہ (احمدی) کی سند سے لکھا ہوا ہے۔ ابو لمفہل الشیبانی کے حالات لسان المیزان (ج ۵ ص ۲۳۱، ۲۳۲) و میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۷۰۷) وغیرہما میں مذکور ہیں۔ اس کے شاگرد امام ابو القاسم الازہری فرماتے ہیں: ”کان أبو لمفہل دجالاً كذباً“، ابو لمفہل دجال کذاب تھا۔ (تاریخ بغداد ج ۵ ص ۲۷۴ ت ۳۰۱ و سندہ صحیح)

ابو محمد عبد اللہ بن محمد بن سعید بن یحییٰ القاضی ”مفقوود الخبر“ ہے اس کی تلاش جاری ہے، جس شخص کو اس کے حالات میں جائیں وہ ”الحدیث“ حضرو کے پتے پر اطلاع صحیح دے۔ شکریہ

**خلاصة الحقائق:**

یہ سند موضوع و بے اصل ہے لہذا اس قصے کا بیان کرنا جائز نہیں ارج ۱۳۲۶ ج ۱۸ نمبر ۲۰۰۵ (ماہنامہ ”الحدیث“ شمارہ نمبر ۱۸ ج ۲ نومبر ۲۰۰۵)

بلاشبہ جہاد کے بے شمار فضائل قرآن و سنت میں بکثرت مقامات پر جہاد کی اہمیت، فضیلت اور مقام و عظمت کو بیان کیا گیا ہے اور جہاد سے مسلمانوں کی عزت و عظمت کے تحفظ سے انکار کی بھی گنجائش نہیں۔۔۔ لیکن ”جہاد“ کے علاوہ عبادات کو کھیل تماشا قرار دینا قطعاً درست نہیں۔ چونکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿لَا يَسْتَوِي الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولَى الْضَّرَرِ  
وَالْمُجْهَدُونَ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ بِايمانِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَلَّ اللّٰهُ  
الْمُجْهَدِينَ بِايمانِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةٌ طَوِيْلًا وَعَدَدٌ﴾

اللَّهُ الْحُسْنَىٰ طَوَّفَ اللَّهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَعْدِينَ أَجْرًا  
عَظِيمًا<sup>۝</sup>) (٤/ النَّاسَ: ٩٥)

”ایمان والوں میں سے وہ لوگ جو مخدور نہیں اور (اپنے گھروں میں) بیٹھے ہوئے ہیں اور وہ جو اپنے والوں اور جانوں کے ساتھ اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے ہیں یہ دونوں (اللہ کے ہاں) برابر نہیں ہو سکتے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے والوں اور جانوں کے ساتھ جہاد کرنے والوں کو بیٹھے رہنے والوں پر درجہ میں فضیلت دی ہے اور ہر ایک کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے بھلائی کا وعدہ کیا ہے اور مجاہدین کو بیٹھے رہنے والوں پر اللہ نے اجر ظیم کی فضیلت دی ہے۔“

اس آیت مبارکہ میں مجاہدین اور بیٹھے رہنے والوں میں مقام، مرتبہ، درجات اور فضیلت میں زمین و آسمان کا فرق واضح ہے لیکن یہ بھی کہ «وَكُلُّاً وَعْدَ اللَّهُ الْحُسْنَىٰ طَوَّفَ اللَّهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَعْدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا<sup>۝</sup>» ہر ایک کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے ”بھلائی“ کا وعدہ فرمایا: سو عبادت کو اور وہ بھی حریم شریشین میں عبادت کو ”کھیل تماشا“ سمجھنا باطل ہے یقیناً باطل ہے۔ ابن المبارک جیسے ”عظیم محدث“ سے نہ تو یہ میں گھرست اشعار ثابت ہیں اور نہ ہی وہ ایسا کہہ سکتے تھے۔

ہاں البتہ اس شعر میں ”میداں جہاد کے گرد و غبار اور جہنم کے دھوئیں سے متعلق جوابات کبھی بھی وہ صحیح احادیث سے ثابت ہے۔ سیدنا ابو عاصی عبد الرحمن بن جبریل رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ((مَا اغْبَرَتْ قَدَمًا عَبْدٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَمَسَّهُ النَّارُ)) نہیں ہو سکتا کہ کسی بندے کے قدم اللہ کے راستہ (جہاد) میں غبار آؤ دھوں پھر انہیں جہنم کی آگ بھی چھوئے۔ (صحیح البخاری: ٢٨١)

سیدالحمد شیخ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((وَلَا يَجْتَمِعُ عَلَى عَبْدٍ غَبَارٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَدَخَانٌ جَهَنَّمَ))

”اور کسی بندے پر اللہ کی راہ (جہاد) کا گرد و غبار اور جہنم کا دھواں اکٹھا نہیں

ہوگا۔“ (سنن الترمذی: ١٦٣٣)

امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن صحیح قرار دیا، علامہ البانی نے بھی صحیح قرار دیا۔ استاذ محترم حافظ زیر علی زین صاحب نے تخریج ریاض الصالحین (مطبوعہ دارالسلام ۱۳۰۲ھ) میں اسے صحیح قرار دیا۔ جب جہاد پر اس قدر آیات و بے شمار صحیح احادیث موجود ہیں تو پھر ان من گھڑت اشعار جو حق و باطل کا ملغوبہ ہیں انہیں بیان کرنے کی کیا ضرورت ہے؟

**انتالیسوال قصہ:** نبی کریم ﷺ اور آپ کے چچا ابو طالب کا قصہ

یعقوب بن عقبہ بن المغیرہ سے روایت ہے کہ

قریش نے جب ابو طالب سے یہ بات کہی تو اس نے رسول اللہ ﷺ کی طرف قاصد بھیجا (جب آپ تشریف لائے تو) پہچانے کہا: اے میرے بھتیجے! آپ کی یہ قوم میرے پاس آئی اور مجھ سے ایسا ایسا کہا۔

آپ اپنے آپ پر اور مجھ پر رحم کیجئے، مجھ پر ایسا بوجہ نہ ڈالنے کہ جسے میں اٹھانہ سکوں... تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”یاعماه، لو وضعوا الشمس فی یمنی و القمر فی یساري  
علیٰ ان اترک هذا الامر حتیٰ يظهره الله أو اهله کیہ  
ماترکته“

اے پہچا، اگر یہ لوگ میرے دائیں ہاتھ پر سورج اور بائیں ہاتھ پر چاند لا رکھیں کہ میں اس دعوت کو چھوڑ دوں تو میں کہی نہیں چھوڑوں گا۔ لخ  
ان الفاظ کے ساتھ تو اس کی کوئی سند بھی نہیں ہے۔ (فوڑی) [ضعیف جدا]

**تجزیع:** ابن جریر نےالتاریخ (ج اص ۵۲۵) ابن اسحاق نے السیرۃ (ج اص ۲۷۸) اور یعنی نے دلائل النبوة (ج اص ۷۲) میں یعقوب سے یہ روایت بیان کی ہے۔

**جرح:** اس کی سند (منقطع ہونے کی وجہ سے) بلاک کر دینے والی ہے، معقل ہے۔  
یعقوب (حافظ ابن حجر کے نزدیک) طبقہ سادسہ میں سے ہیں، کسی صحابی کو انہوں نے  
نہیں پایا۔

حوالہ: دیکھئے تقریب التہذیب (ص ۲۰۸)

البانی نے "سلسلۃ الاحادیث الضعیفۃ" (ج ص ۳۱۰) میں اسے ضعیف قرار دیا ہے۔ یہ قصہ طبرانی نے مجمع الکبیر (ج اص ۱۹۲) اور مجمع الاوسط (ج ص ۲۵۲، ۲۵۳) میں تبیین نے دلائل النبوۃ (ج ص ۱۸۶) اور ابو یعلیٰ نے اپنی مند (تختیت ارشاد الحجۃ الارثی: ۱۷۷، علامات النبوۃ للبوصیری ص ۸۵) بخاری نے التاریخ الکبیر (ج ص ۵۱) [حاکم نے المستدرک ر ۳، ر ۷، ۵۷ ح ۲۳۶] ، البزار نے الجھ الرخار ۱۱۵/۲ ح ۲۱۲] میں "طلحہ بن عیین عن موسی بن طلحہ: شاعقل بن ابی طالب" کی سند سے بیان کیا۔ اور اس میں ان الفاظ "لو وضعوا الشمس فی یمینی والقمر فی یساری علی ان اترك هذا الأمر..." کے بجائے یہ الفاظ ہیں:

"أترون هذا الشمس؟ قالوا: نعم، قال فما أنا بأقدر على أن أدع ذلك منكم على أن تستشعروا منها شعلة" کیا تم یہ سورج دیکھ رہے ہو؟ انہوں نے کہا جی ہاں، تو آپ نے فرمایا: میں تمہارے مقابلہ میں اس دعوت کو چھوڑ دیئے پر ایسے ہی قادر نہیں جیسے تم اس سورج سے ایک شعلہ لے آنے پر قادر نہیں!

اس کی سند بھی ضعیف ہے۔ اس میں طلحہ بن عیین بن طلحہ القرشی ہے محدثین نے اس پر کلام کیا ہے، اس سے متعلق یحیی القطان نے فرمایا: یہ قوی نہیں تھا، امام بخاری نے فرمایا: مکر الحدیث تھا، یحیی بن معین نے فرمایا: یہ قوی نہیں اور ایک بار فرمایا: ثقہ ہے، نسائی نے کہا: یہ قوی نہیں اور ایک بار " صالح" بھی کہا۔ یعقوب بن سفیان نے کہا: معزز آدمی ہے، اس میں کوئی ایسی بات نہیں، اس کی حدیث میں کچھ ضعف ہے، الساجی نے کہا: صدقہ تھا لیکن قوی نہ تھا، ابن حجر نے فرمایا: صدقہ ہے خطا میں کرتا تھا۔ ابن حبان نے اسے ثقات میں ذکر کیا اور کہا کہ یہ غلطیاں کرتا تھا اور عقلی نے الضعفاء الکبیر میں اسے ذکر کیا۔ فوزی کہتے ہیں: اس طرح کے راوی جو غلطیاں کرتے ہیں، وہم ہوتا ہے تو جب یہ کسی روایت میں اکیلے ہوں تو ان سے جنت نہیں لی جاتی، اسی لئے امام بخاری نے اس سے روایت نہیں لی۔ فتنہ

[تعمیہ: طلحہ بن عیین صدوق حسن الحدیث راوی ہے، جمہور محدثین نے اس کی توثیق کی ہے۔ دیکھئے تحریر تقریب البہذیب: ۳۰۳۲: اس پر فوزی کی جرح درست نہیں ہے۔ یہ روایت حسن لذات ہے اور فوزی کا اسے ضعیف قرار دینا غلط ہے۔ زیر علی زین]

حوالہ: دیکھئے تہذیب الکمال (ج ۱۳ ص ۲۲۱) تقریب البہذیب (ص ۲۸۳) الفسفاء الکبیر للعلقیلی (ج ۲ ص ۲۲۶) ابن حبان کی الثقات (ج ۲ ص ۲۷۸) ابن الجوزی کی الفسفاء (ج ۲ ص ۲۶) ذہبی کی المغنی فی الفسفاء (ج ۱ ص ۲۷) اور علامہ پیغمبھر نے مجمع الزوائد (ج ۲ ص ۱۵) میں اسے ذکر کیا اور فرمایا: اسے طبرانی نے "الاوسط" اور "الکبیر" میں اور ابو یعلمنے نے معمولی سے اختصار کے ساتھ روایت کیا اور ابو یعلمنے کے راوی صحیح بخاری کے راوی ہیں۔

### چالیسوال قصہ: سیدنا ابو درداء رضی اللہ عنہ کے گھر جلنے کا قصہ

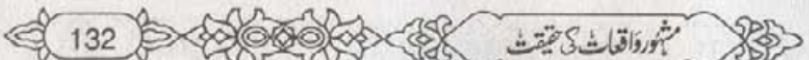
طلق بن حبیب نے روایت کی کہ ایک شخص سیدنا ابو درداء رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور کہا: اے ابو درداء! آپ کا گھر جل گیا۔ آپ نے جواب دیا: میرا گھر نہیں جلا پھر دوسرا شخص آیا اور کہا: میں آگ کے پیچھے رہا، جب آگ آپ کے گھر تک پہنچی تو بھگ گئی۔ ابو درداء رضی اللہ عنہ نے فرمایا: مجھے معلوم تھا کہ یقیناً اللہ تعالیٰ ایسا نہیں کرنے والا۔ تو ایک شخص نے کہا:

اے ابو درداء! مجھے نہیں معلوم آپ کی دونوں باتوں میں سے کس بات پر تجب کرو! آپ کا یہ کہنا کہ "میرا گھر نہیں جلا" یا آپ کا یہ کہنا کہ "میں جانتا تھا یقیناً اللہ تعالیٰ ایسا نہیں کرنے والا"؟ تو ابو درداء رضی اللہ عنہ نے فرمایا: یہ چند کلمات ہیں جو میں نے رسول اللہ ﷺ سے سن رکھے ہیں آپ ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ قَالَهُنَّ حِينَ يَصْبَحُ لَمْ تَصْبِهِ مَصِيَّةً حَتَّى يَمْسِي ، وَمَنْ قَالَهُنَّ حِينَ يَمْسِي لَمْ تَصْبِهِ مَصِيَّةً حَتَّى يَصْبَحُ: اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ ، عَلَيْكَ تَوْكِلْتُ ، وَأَنْتَ رَبُّ الْعَرْشِ“

العظمیم....

جو کوئی یہ کلمات صحیح کے وقت کہے تو شام تک اسے کوئی مصیبت نہیں پہنچ گی



اور جو کوئی شام کے وقت کہے تو صحیح تک اسے کوئی مصیبت نہیں پہنچے گی، (وہ کلمات یہ ہیں) اللهم انت ربی... "اے اللہ! تو میر ارب ہے تیرے علاوه کوئی اللہ نہیں، میں نے تجوہ ہی پر توکل کیا، اور تو عرش عظیم کا رب ہے...." [اس کی سند ابتدائی کمزور ہے۔]

**ہجتیج:** طبرانی نے الدعا (ج ۲ ص ۹۵۳) ابن انسی نے عمل الیوم والملیلة (ص ۳۰) اور الحراشی نے مکارم الاخلاق (ج ۲ ص ۳۰) اور ابن حجر نے نتائج الافکار (ج ۲ ص ۲۰۱) میں "حدبۃ بن خالد: شاالاً غلب بن قیم: شاالحجاج بن فرافحة عن طلق ابن جبیب" کی سند سے یہ قصہ بیان کیا۔

جرح: اس کی سند بالکل ضعیف ہے اس میں الاغلب بن قیم ہے جس کے متعلق بخاری نے فرمایا: "یہ منکر الحدیث ہے۔" ابن معین نے فرمایا: "یہ کچھ بھی نہیں" ابن عدی نے فرمایا: "اس کی روایات غیر محفوظ ہیں۔" ابن حجر نے فرمایا: "سخت ضعیف ہے۔" حوالے: دیکھئے میزان الاعتدال (ج اص ۲۷۳) اور ابن حجر نے فرمایا: "یہ حدیث غریب ہے۔" اور ابن انسی نے عمل الیوم والملیلة (ص ۳۱) میں ابن حجر نے نتائج الافکار (ج ۲ ص ۳۰۳) میں اور الحارث نے اپنی سند (ص ۳۱۵۔ الزوائد) میں "بیزید بن ہارون اخروا معان ابو عبد اللہ: حد شارح عن الحسن" کی سند سے یہ قصہ بیان کیا کہ ہم رسول اللہ ﷺ پر میں کے صحابی رضی اللہ عنہوں کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے... الحنفی سند کی طرح ضعیف ہے، اس میں دو علیمیں ہیں:  
پہلی علت: معان ابو عبد اللہ کا مجھوں ہوتا۔

دوسری علت: حسن سے روایت کرنے والے روای کا مجھوں ہوتا۔  
دیکھئے عراقی کی "ذیل المیزان" (ص ۳۲۳) اور ابن حجر نے فرمایا یہ سند الرجل کے مہم ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے۔

تنہیہ: ابن حجر کے ہاں "معاذ بن عبد اللہ" واقع ہوا ہے یہ تصحیح ہے صحیح یہی ہے جو ہم نے لکھا ہے۔

## اکتا لیسواں قصہ: دو روزہ دارخواتین کا قصہ

رسول اللہ ﷺ کے آزاد کردہ غلام عبید اللہ ﷺ سے روایت ہے انہوں نے فرمایا: کہ دو خواتین روزہ نے تھیں اور لوگوں کی غیبت کر رہی تھیں، رسول اللہ ﷺ نے ایک برتن مٹگوایا اور ان دونوں سے فرمایا: تم دونوں (اس میں) قے کرو۔ پس ان دونوں نے کر دی۔ (آن کی قے میں) پیپ، خون اور کچا گوشت تھا۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ان دونوں توں نے حلال سے روزہ رکھا اور حرام سے افطار کیا۔ [منکر روایت ہے۔]

**بجھنچ:** یہ روایت ابو یعلیٰ نے اپنی مند (ج ۳ ص ۱۲۷) اور المفارید (ص ۸۷) میں اور ابن الاشیر نے اسد الغابۃ (ج ۳ ص ۵۳۸) میں "حَمَادُ بْنُ سَلَمَةَ عَنْ سَلِيمَانَ الْيَمِيِّ عَنْ عَبِيدِ"

کی مند سے بیان کی۔

جرح: اس کی یہ مند انقطاع کی وجہ سے ضعیف ہے۔

ابن عبد البر نے الاستیغاب (ج ۷ ص ۱۱۳) میں فرمایا: عبید مولیٰ رسول اللہ ﷺ سے سلیمان الیمی نے روایت کیا جبکہ انہوں نے ان سے کچھ نہیں سنائی کے درمیان کوئی اور شخص ہے۔ جس مند کی طرف ابن عبد البر نے اشارہ فرمایا ہے وہ احمد نے اپنی مند (ج ۵ ص ۲۳۱) میں اور ابن ابی الدنیا نے "الغيبة" (ص ۲۹) اور "الصمت" (ص ۳۰۶) میں مختلف اسناد کے ساتھ "سلیمان الیمی عن رجل عن عبید" سے بیان کیا۔

اس کی مند بھی ضعیف ہے اس میں "رجل، شخص کا نام نہیں لیا گیا۔ علامہ عراقی نے تخریج احیاء العلوم میں (ج ۳ ص ۱۲۲) میں فرمایا: "اے احمد نے عبید مولیٰ رسول اللہ ﷺ سے روایت کیا اس کی مند میں ایک شخص (رجل) کا نام نہیں لیا گیا اور علامہ البانی نے سلسلۃ الاحادیث الفرعیۃ (ج ۲ ص ۱۰) میں اس کی تضعیف فرمائی۔ علامہ پیغمبر نے مجمع الزوائد (ج ۳ ص ۱۷۱) میں اسے بیان کیا پھر فرمایا: یہ سارا قصہ احمد نے بیان فرمایا اور اسی طرح ابو یعلیٰ نے اس کی مند میں ایک شخص ہے جس کا نام نہیں لیا گیا۔

اس روایت کا ایک شاہد: ابن ابی الدنیا نے "الغيبة" (ص ۲۷) اور "الصمت" (ص ۳۰۵) میں، ہنادنے الزبد (ج ۲ ص ۵۷۳) الطیاری نے اپنی مند (ص ۲۸۲) یعنی

نے ”شعب الایمان“ (ج ۵ ص ۳۰۱) ابن مردویہ نے اپنی تفسیر میں جیسا کہ عراقی کی تحریک احیاء العلوم (ج ۳ ص ۱۳۲) میں ہے اور ابن ابی شیبہ نے مصنف (ج ۳ ص ۲۳) میں ”الریچ بن صبح عن یزید الرقاشی عن انس بن مالک“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

اس کی سند سخت ضعیف ہے اس میں دو علمیں ہیں: (۱) الریچ بن صبح البصری ضعیف اور بد حافظہ ہے۔ (۲) یزید بن ابان الرقاشی (ضعیف) ہے۔ اے ابن معین، دارقطنی، برقلانی اور ابن حجر نے ضعیف قرار دیا اور حاکم نے اسے متروک الحدیث کہا۔ شعبہ اس پر سخت جرح کرتے تھے۔ دیکھئے تہذیب العہذیب (ج ۱۱ ص ۲۷۰) اور تقریب العہذیب (ص ۵۹۹) حافظ ابن کثیر نے اپنی تفسیر (ج ۳ ص ۱۹۰) میں فرمایا: اس کی سند ضعیف اور متن غریب ہے۔ علامہ البانی نے سلسلۃ الاحادیث الضعیفة (ج ۲ ص ۱۰، ۱۱) میں اسے ذکر کیا اور پھر فرمایا: یہ سند سخت ضعیف ہے، الریچ بن صبح ضعیف اور یزید بن ابان (الرقاشی) متروک راوی ہے۔

### عرض مترجم:

اکثر لوگ رمضان المبارک میں روزے کی حفاظت یا اس کے علاوہ ”غیبت“ کے عنوان پر خطاب کرتے ہوئے یہ قصہ بیان کرتے نظر آتے ہیں، جبکہ سند ایسے قصہ ثابت نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ نے غیبت کو ”اپنے مردہ بھائی کے گوشت کھانے“ سے تعبیر فرمایا ہے، ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَلَا يُغْتَبْ بِعَضُّكُمْ بِعَصْمًا طَيْحَبْ أَخْدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ  
مِنْتَأْ فَكِرْهُتُمُوهُ طَوَّافُوا اللَّهَ طَانَ اللَّهَ تَوَّابَ رَحِيمٌ﴾

”اور تم میں سے کوئی شخص بھی دوسرے کی غیبت نہ کرے، کیا تم میں سے کوئی شخص اس بات کو پسند کرتا ہے کہ وہ اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھائے؟ پس تم اسے ناپسند کرتے ہو اور اللہ سے ڈر و یقیناً اللہ تعالیٰ تو بے قبول کرنے اور بہتر حرم کرنے والا ہے۔“ [البخاری: ۱۲]

اللہ اضعیف و موضوع روایات سے اپنا دامن بچاتے ہوئے قرآن اور صحیح حدیث

روشنی میں وعظ و نصیحت کیجئے۔

## بیانیسوال قصہ: سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کا درود و فردوش خاتون کے ساتھ قصہ

اسلم بیان کرتے ہیں: اس دوران میں کہ میں سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا جب وہ مدینہ میں گشت فرمائے تھے، جب وہ اپنائی تھک گئے تو رات کے ایک حصہ میں دیوار سے ٹیک لگا کر آرام فرمانے لگے، ایک خاتون اپنی بیٹی سے کہہ رہی تھی: اے میری بیٹی! انھوں ذرا درود وہ میں پانی ملادے۔

بیٹی نے کہا: اے جان! کیا آپ کو معلوم نہیں کہ امیر المؤمنین نے آج کس قدر تاکید فرمائی ہے؟ ماں نے کہا: انہوں نے کس بات کی تاکید فرمائی ہے بیٹی؟ بیٹی نے کہا: انہوں نے ایک منادی کو حکم دیا اور اس منادی نے یہ اعلان کیا کہ درود میں پانی نہ ملایا جائے، ملاوٹ نہ کی جائے۔ ماں نے کہا: اے بیٹی! انھوں اور درود میں پانی ملادے، تو ایسی جگہ ہے جہاں تجھے نہ عمر رضی اللہ عنہ دیکھ پائیں گے اور نہ ان کا منادی۔ بیچی نے اپنی ماں سے کہا: اے جان! میں ایسی نہیں ہوں کہ جلوت میں ان کی اطاعت کروں اور خلوت میں ان کی نافرمانی۔ عمر رضی اللہ عنہ یہ سب کچھ سن رہے تھے۔ فرمایا: اے اسلام! اس دروازے کو خوب یاد رکھو اور اس جگہ کو پہچان لو۔ پھر آپ اپنے گشت کے لئے چل دیئے۔ جب صبح ہوئی تو عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اے اسلام! اس مقام پر جاؤ اور دیکھو۔ کہنے والی کون تھی اور کس سے کہہ رہی تھی اور یہ کہ کیا ان کے ہاں کوئی مرد ہے؟

اسلم کہتے ہیں: میں اس جگہ پہنچا تو لڑکی غیر شادی شدہ تھی اور یہ اس کی ماں تھی جس کا شوہرن تھا (وہ بیوہ یا مطلقہ تھی) میں سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور انہیں اس کی خبر دی، تو سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے بیٹوں کو بلا بھیجا اور انہیں اکٹھا کیا اور کہا: تم میں سے کوئی (نیک) عورت سے نکاح کا خواہش مند ہے؟ (وہ عورت اس قدر نیک ہے کہ) اگر تمہارے والد کو نکاح کی ضرورت ہوتی تو تم میں سے کوئی اس لڑکی کی طرف سبقت نہ لے جاتا تو

عبداللہ بن عثیمین نے فرمایا: میری تو بیوی ہے، عبد الرحمن بن عثیمین نے بھی یہی فرمایا کہ میری بیوی ہے۔ عاصم نے کہا: اے ابا جان! میری بیوی نہیں پس میری شادی کروادیں، عمر بن عثیمین نے اس لڑکی کی طرف پیغام بھیجا اور اپنے بیٹے عاصم سے اس کا رشتہ کرادیا۔ اس سے عاصم کی ایک بیٹی پیدا ہوئی اور اس بیٹی کے ہاں بھی ایک بیٹی ہوئی اس بیٹی کے ہاں عمر بن عبد العزیز کی ولادت ہوئی۔ (یعنی وہ عمر بن عبد العزیز کی والدہ کی نانی تھی) [یہ مکر روایت ہے۔]

**بیچنج:** آجری نے اخبار عمر بن عبد العزیز (ص ۲۸، ۲۹) میں "محمد بن عبدالله بن عبدالحکم بن اعین قال: أخبرني أبي قال: حدثنا عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده أسلم" کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

جرج: اس کی سند ضعیف ہے اس میں عبد اللہ بن زید بن اسلم ہے جسے ابن معین، ابن المدینی، جوز جانی، ابو زرعہ اور ابن حجر نے ضعیف قرار دیا ہے اور ابن عدی نے فرمایا: اس کے ضعف کے باوجود اس کی حدیث لکھی جائے اور نہایت فرمایا: یہ قوی نہیں، ابن حبان نے فرمایا: نیک شخص تھا، بہت زیادہ غلطیاں کرنے والا اور وہم کاشکار تھا۔ تقدراً یوں سے اسی اسی باتیں بیان کرتا کہ فن حدیث کا مبتدا بھی انہیں ستاتوان کے من گھر ہوتے ہوئے کی گواہی دیتا۔ اور عبد اللہ بن عبدالحکم بن اعین پر ابن معین نے اخبار عمر بن عبد العزیز کی وجہ سے کچھ انکار فرمایا ہے۔

حوالے:

ویکھے الفضعاء لابن الجوزی (ج ۲ ص ۱۲۳) تہذیب الکمال (ج ۱۳ ص ۵۳۵)  
تہذیب التہذیب (ج ۵ ص ۱۹۵، ۲۵۳) تقریب التہذیب (ص ۳۰۲، ۳۱۰) اور اسی سند سے ابن الجوزی نے یہ قصہ "تاریخ عمر بن خطاب" (ص ۱۰۳) میں روایت کیا ہے۔

تیغتا لیسوں قصہ: سیدنا عمر بن عثیمین کا فرمان کہ کاش! میری ماں

نے مجھے نہ جنا ہوتا

عبداللہ بن عاصم بن ربعہ سے روایت ہے کہتے ہیں کہ میں نے سیدنا عمر فاروق بن عثیمین

کو دیکھا کہ آپ نے زمین سے خشک گھاس کا ایک ٹکڑا اٹھا کر فرمایا: کاش میں یہ گھاس ہوتا! کاش کیں پیدا نہ کیا جاتا! کاش کہ میری ماں نے مجھے نہ جتا ہوتا! کاش کہ میں کچھ نہ ہوتا! اسے کاش بھولا بھلا لایا ہوا ہوتا! [ضعیف روایت ہے۔]

**بُهْرَجَّع:** ابن الی شیبہ نے مصنف (ج ۱۳ ص ۲۷۶) ابن المبارک نے الزہد (ص ۹۷) ابن سعد نے الطبقات الکبری (ج ۳ ص ۳۶۰) اور ابن الجوزی نے "الملحق" (ص ۶۱) میں "شعبة عن عاصم بن عبید اللہ عن عبد اللہ" کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔ جرج: اس کی سند ضعیف ہے، اس میں عاصم بن عبید اللہ بن عاصم بن عمر العدوی ضعیف راوی ہے۔ (تقریب العہد یہ ص ۲۸۵)

اور ابن سعد نے الطبقات الکبری (ج ۳ ص ۳۶۱) میں اسے "مجی بن سعید و عبید اللہ بن عمر عن عاصم بن عبید اللہ عن سالم عن عمر" کی سند سے اس قسم کا ایک قصہ نقل کیا ہے، اس کی سند بھی سابقہ سند کی طرح عاصم بن عبید اللہ کی وجہ سے ضعیف ہے۔

### عرضِ مترجم:

اکثر لوگ عاجزی واکساری کے عنوان پر گفتگو یا خطاب کے دوران میں اکثر و پیشتر یہ قصہ بیان کرتے نے جاتے ہیں لیکن سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے یہ قصہ ثابت ہی نہیں۔ یقیناً اللہ سبحانہ تعالیٰ عاجزی واکساری کو پسند فرماتا ہے اور غرور، تکبیر اور گھمنڈ کو پسند نہیں فرماتا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ لِلَّهِ إِلَّا رَفَعَهُ اللَّهُ))

"اوجو صرف اللہ (کی رضا کے لئے) تواضع، عاجزی واکساری اختیار کرتا

ہے تو اللہ تعالیٰ اسے بلند فرماتا ہے۔" (صحیح مسلم: ۲۵۸۸)

اور اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

((إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ))

"یقیناً اللہ تعالیٰ ہر تکبیر کرنے والے اور فخر کرنے والے کو ناپسند فرماتا ہے۔"

(لقمان: ۱۸)

چوایسوں قصہ: نبی کریم ﷺ اور ایک بوڑھی خاتون کا قصہ حسن سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ کے پاس ایک بوڑھی خاتون آئیں، عرض کی: یا رسول اللہ! اللہ تعالیٰ سے دعا کیجئے کہ اللہ مجھے جنت میں داخل فرمادے، تو آپ ﷺ نے فرمایا: اے فلاں کی ماں! یقیناً جنت میں بوڑھیاں داخل نہیں ہوں گی، راوی نے کہا: وہ روتی ہوئی چل گئیں تو نبی ﷺ نے فرمایا: اس کو جا کر بتاؤ وہ جنت میں اس طرح داخل نہیں ہوں گی کہ وہ بوڑھی ہوں، یقیناً اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءً لَّا فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَارًا لَا عُرُبًا أَتَرَابًا لَا﴾

”ہم نے ان (کی بیویوں) کو خاص طور پر بنایا ہے، اور ہم نے انہیں

کنواریاں بنادیا ہے، محبت کرنے والیاں اور ہم عمر ہیں۔“ (الواحد: ۳۲۶۳۵)

تجزیع: ترمذی نے الشامل الحمدیہ (ص ۲۰۱ ح ۲۳۹) میں یغوثی نے اپنی تفسیر (ج ۸۸ ص ۱۲) میں اور الانوار (ج اص ۳۵۸) میں، یہی نے ”البعث“ (ص ۲۰۰) میں اور ابوالاشن نے ”اخلاق النبی ﷺ“ (ص ۸۸) میں ”مبارک بن فضالہ عن الحسن“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

جرح: اس کی سند سخت ضعیف ہے۔ اس میں دو علتیں ہیں:

پہلی علت: مبارک بن فضالہ تدلیس تسویہ کیا کرتا تھا۔

دوسری علت: روایت مرسل ہے۔

دیکھئے تقریب التہذیب (ص ۵۱۹) اور تعریف اہل القدیس (ص ۱۰۲) اور اسی سند سے ابن القیم نے ”حادی الارواح“ (ص ۲۶۵) میں یہ روایت بیان کی اور اس میں جریئے حسن سے مرسل بیان کرتے ہوئے مبارک بن فضالہ کی تائید کی ہے۔

ابن بشکوال نے ”غواض الاسماء الحمیمه“ (ج اص ۱۳ ص ۸۵۲) میں علی بن محمد کی سند سے حسن (بصری) سے (مرسل) روایت کی ہے۔

اس کی سند میں بھی علی بن مدائنی لا اخباری ہے۔ ابن عذری نے اس سے متعلق کہا کہ

یہ حدیث میں قوی نہیں اور سیجی بن معین نے اس کی توثیق کی ہے۔ دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۱۵۲) لسان المیز ان (ج ۳ ص ۲۵۲)

[یہ صدوق راوی ہے۔ دیکھئے الفتح لمیزین فی تحقیق طبقات المذمین ص ۱۰۸]

حافظ العراقی نے تخریج احیاء العلوم (ج ۳ ص ۱۲۹) میں، اس روایت میں "ارسال" ہی کی علت بیان فرمائی لیکن اس پر تعاقب کیا اور کہا: ابن الجوزی نے "الوقاء" میں اسے انس عليه السلام کی حدیث سے ایک ضعیف سند سے منڈا بیان کیا۔

حافظ ابن کثیر نے شامل الرسول ملکہ قبول (ص ۱۰۰) میں ارسال ہی کی علت سے، اس روایت کو معلل ٹھہرایا ہے۔

ایک شاہد: اس روایت کا ایک شاہد ہے۔ جسے طبرانی نے اجمام الاوسط (ج ۵ ص ۳۵۷) میں اور ابو القیم نے "صفۃ الجنة" (ج ۳ ص ۲۳۱) میں "محمد بن عثمان بن أبي شيبة ثناً أَحْمَدُ بْنُ طَارِقٍ: ثنا مُسْعَدَةُ بْنُ الْيَسِّعِ: ثنا سَعِيدُ بْنُ أَبِي عَرْوَةَ عَنْ قَتَادَةِ عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمَسِيبِ عَنْ عَائِشَةَ" (بیان) کی سند سے یہ روایت بیان کی۔

[یہ روایت مسعودہ بن الحسن الباطلی کی وجہ سے موضوع ہے، کیونکہ یہ ختح مجروح راوی ہے۔]

خلاصہ کلام: یقیناً یہ حدیث ضعیف ہے اور دو اہم سبب واضح ہیں:

اولاً: اس کے متون کے اضطراب کی وجہ سے۔

ثانیاً: اس کی اسانید کے ضعف پر غور کرتے ہوئے اور اس میں پیدا ہونے والے اضطراب کی وجہ سے، اس روایت کی تقویت بھی ممکن نہیں ہے اور اس کے بعض راویوں کے شدید ضعف کی وجہ سے بھی یہ ممکن نہیں اور اس حدیث کی علت کے واضح ہو جانے کے بعد آپ جان سکتے ہیں اس قسم کی روایت کی تحسین یعنی "حسن" قرار دینا انتہائی دور کی کوڑی لانے کے مترادف ہے۔

### عرض مترجم:

اس روایت کی اسنادی حیثیت آپ کے سامنے ہے کہ اصول حدیث کی روشنی میں یہ پایہ ثبوت کو نہیں پہنچتی لیکن آپ نے اکثر لوگوں کو دیکھا ہو گا حتیٰ کہ بعض اہل علم حضرات بھی

”مسجدیدہ مزاج“ جس میں نہ جھوٹ ہو اور نہ کسی کی تحقیر ہو، کے سلسلے میں یہ روایت بیان کرتے ہیں حالانکہ یہ ضعیف روایت ہے۔

ٹھیک ہے اسلام یہ حکم نہیں دیتا کہ انسان بالکل خشک مزاج بن کر رہ جائے بلکہ مسجدیدہ مزاج جس میں جھوٹ ہونہ غلط بیانی اور تحقیر ہونے کسی کا دل و کھانا تو ایسا مزاج قطعاً میغوب نہیں۔

### پینتالیسوال قصہ: فروخ اور اس کے بیٹے ربیعہ کا قصہ

عبدالواہب بن عطاء الخناف نے کہا: مجھ سے مدینہ کے بعض مشائخ نے بیان کیا کہ ربیعہ کے والد فروخ بنو امیہ کے حکمرانی کے دنوں میں مجاہد ہو کر جہادی قافلوں میں خراسان کی طرف گئے اور ربیعہ اپنے والدہ کے پیٹ میں تھے، فروخ اپنی زوجہ اور ربیعہ کی والدہ کے پاس تھیں ہزار دینار چھوڑ گئے تھے، متائیں سال بعد وہ مدینہ لوٹ آئے، وہ گھوڑے پر سوار تھے اور ان کے ہاتھ میں نیزہ تھا۔ اپنے گھوڑے سے اترے اور نیزے سے دروازہ کھولا تو ربیعہ نکل آئے اور کہا: اے اللہ کے دشمن! آپ میری حرمت (کے مقام) پر داخل ہو چکے ہیں، دونوں ایک دوسرے پر چڑھائی کرنے لگے حتیٰ کہ پڑوی جمع ہو گئے۔

تو مالک بن انس و دیگر شیوخ تک یہ خبر پہنچی وہ ربیعہ کی مدد کے لئے آگئے اور ربیعہ فروخ سے کہنے لگے، اللہ کی قسم! میں تمہیں باادشاہ کے پاس لے جا کر ہی چھوڑوں گا، اور فروخ بھی اسی طرح کہنے لگا، اور یہ کہم میری بیوی کے ساتھ تھے، اور بہت شور و غونما ہوا، لوگوں نے جب مالک بن انس کو دیکھا تو سب خاموش ہو گئے۔ تو مالک نے کہا: اے بزرگ! آپ کے لئے کسی دوسرے گھر میں گنجائش ہو گی، تو فروخ نے کہا: یہی میرا گھر ہے اور میں فروخ ہوں فلاں قبیلے کا آزاد کردہ غلام۔ ان کی بیوی نے یہ بات سن لی تو باہر آئی اور کہا: یہ میرے شوہر ہیں اور یہ میرا بیٹا ہے جسے میں نے ان کے جانے کے بعد چنا۔ (جس وقت فروخ گھر سے گئے تو) میں حاملہ تھی، پس دونوں گلے ملے اور رونے لگے..... [یہ موضوع روایت ہے]

**بخراج:** ذہبی نے سیر العلام النبلا (ج ۲ ص ۹۳) میں ”احمد بن ابراہیم بن شاذان: آباؤنا ابو بکر احمد بن مروان المالکی بمصر: حدثنا یحییٰ بن

ابی طالب: حدثنا عبد الوهاب ” کی سند سے یہ قصہ بیان کیا۔  
 جرج: اس کی سند مشائخ کے مجبول ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے۔ حافظ ذہبی نے فرمایا:  
 ” یہ باطل قصہ ہے۔“ [اس سند کا ایک راوی احمد بن مروان المکی سخت ضعیف اور تمہم  
 بالکذب ہے۔ لہذا یہ سند موضوع ہے۔]

**چھیاں یساں قصہ:** نبی کریم ﷺ کا اہل مکہ کے ساتھ معااملے کا قصہ  
 قادہ السد وی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب باب کعبہ پر ٹھہرے تو وہاں  
 کھڑے ہو کر فرمایا: لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ: اللَّهُ كَفَى الْأَنْبِيَاءُ وَهُوَ  
 أَكْلَاهُ بَشَرٌ بَشَرٌ نَّبِيٌّ، اس نے اپنا وعدہ پورا کیا، اپنے بندے کی مدد کی، اور تمام  
 لشکروں کو اکیلے ہی خلکت وی.....

اے قریش کی جماعت! بے شک اللہ نے تمہاری جاہلیت کا غرور اور آباد اجداد پر خرو  
 غور زائل فرمادیا۔ تمام لوگ آدم کی اولاد ہیں اور آدم علیہ السلام سے پیدا کئے گئے ہیں، پھر  
 رسول اللہ ﷺ نے یہ آیت تلاوت فرمائی:

﴿يَا يَاهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ وَّأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَّقَبَائِيلَ

لِتَعَارِفُوا طَرَاطِينَ أَكْثَرُكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقْرَبُوكُمْ﴾ (الحجرات: ۱۳)

”اے لوگو! ہم نے تمہیں ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا اور تمہیں  
 کہنے اور قبیلے بنا دیا تا کہ تم آپس میں ایک دوسرے کو پیچان سکو۔ اللہ کے  
 نزدیک تم میں سے عزت والا ہے جو تم سب سے زیادہ تقویٰ دار ہے۔“

اے جماعت قریش اور اے اہل مکہ! تم کیا خیال رکھتے ہو کہ میں تمہارے ساتھ کیا  
 کرنے والا ہوں؟ تو انہوں نے جواب دیا: ”بھلائی“ (کرنے والے ہیں) آپ معزز  
 بھائی ہیں اور معزز بھائی کے بیٹے۔ تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: چلے جاؤ تم سب آزاد ہو۔

رسول اللہ ﷺ نے ان سب کو چھوڑ دیا..... [یہ ضعیف روایت ہے۔]

**بنخجنج:** طبری نے التاریخ (ج ۲ ص ۱۶۱) میں ”ابن حمید حدیث اسلامہ بن ابن اسحاق عن عمر  
 بن موسی بن الوجیہ عن قادہ“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

جرح: اس کی سند تاریک ہے اور اس میں بہت سی علیمیں ہیں:

پہلی علت: ارسال ہے (یہ روایت مرسل ہے، قاتدہ السد وی تابعی ہیں)

دوسری علت: محمد بن حمید الرازی کو (جمہور) محدثین نے ضعیف قرار دیا ہے۔

تیسرا علت: سلمہ بن افضل الائرش ضعیف ہے۔

چوتھی علت: ابن اسحاق مدرس ہیں اور انہوں نے یہ روایت عن نے بیان کی ہے۔

پانچویں علت: عمر بن موئی بن وجیہ الحمصی ہے۔ بخاری نے اس سے متعلق فرمایا: یہ منکر الحدیث ہے۔ ابن معین نے فرمایا: یہ لقنبیں ہے۔ ابن عدی نے فرمایا: یہ ان لوگوں میں سے ہے جو حدیث کی سند اور متن دونوں ہی گھڑ لیتے ہیں اور نسانی نے فرمایا: یہ متروک الحدیث ہے۔ ابو حاتم نے فرمایا: حدیث میں گیا گزرنا ہے، یہ احادیث گھڑا کرتا تھا اور دارقطنی نے فرمایا: یہ متروک ہے۔

حوالے: دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۳ ص ۵۲۰، ۲۲۲) تقریب التہذیب (ص ۳۶۷) تہذیب الکمال (ج ۱ ص ۳۰۵) اور ابن اسحاق نے "السیرۃ" (ج ۳ ص ۳۰۸) میں بعض اہل علم کی سند سے یہ روایت بیان کی، وہ اللہ کے رسول ﷺ سے روایت بیان کرتے ہیں۔

شیخ البانی نے سلسلۃ الاحادیث الضعیفة (ج ۳ ص ۳۰۸) میں فرمایا: یہ سند ضعیف ہے، مرسل ہے اس لئے کہ اس میں ابن اسحاق کے شیخ (جن سے اس نے روایت کی تھی) کا نام نہیں لیا گیا، پس وہ بھجوں ہیں پھر ابن اسحاق کے شیخ صحابی بھی نہیں ہیں، اس لئے کہ ابن اسحاق نے کسی صحابی کو نہیں پایا (کسی صحابی سے نہیں سن) بلکہ وہ تابعین اور اپنے دور کے لوگوں سے روایت کرتے تھے تو یہ روایت مرسل ہے یا مغضبل ہے (اس کی سند میں بعض راویوں کے نام ساقط ہیں) دیکھئے تخریج نقد السیرۃ (ص ۳۸۲)

سینتا لیسوں قصہ: عباس بن مرد اس ۃ اللہ عزیز اسلامی کا قصہ

عبداللہ بن ابی بکر ۃ اللہ عزیز سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے انہیں ان کی تالیف قلب کے لئے مال عطا فرمایا، وہ معزز لوگوں میں سے تھے۔ آپ انہیں مال عنایت فرمایا کہ ان کے دلوں کو مانوس فرماتے تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے سفیان بن حرب رضی اللہ عنہ کو سوانح دیئے ان کے جیسے معاویہ رضی اللہ عنہ کو سوانح دیئے، حکیم بن حرام کو سوانح دیئے..... سعید بن یہود ع کو پچاس اونٹ دیئے، سہیں کو پچاس اونٹ دیئے اور عباس بن مرداں کو آپ نے چند اونٹ دیئے تو وہ اس پر ناراض ہوئے اور اس پر اس نے رسول اللہ ﷺ پر ناراضی کا اظہار کیا اور آپ کی ہجومیں شعر کہا۔ تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جاؤ میری طرف سے اس کی زبان کاٹ ڈالو۔ پس انہوں نے اسے کچھ بڑھا کر دیا یہاں تک کہ وہ راضی ہو گیا۔ پس یہی اس کی زبان کاٹنا تھا جس کا حکم دیا گیا۔

**بنجینج:** طبری نے اپنی التاریخ (ج ۲ ص ۱۷۵) میں ”ابن حمید: حدثان سلمة عن ابن راحق عن عبد الله“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

جرح: اس کی سند بے کار ہے اس میں کچھ علتمیں ہیں:  
چہلی علت: ارسال ہے (روایت کامرسل ہونا)

دوسری علت: محمد بن حمید الرازی ہے اس سے متعلق یعقوب بن شیبہ نے کہا: یہ کثیر المناکیر ہے۔ [بہت زیادہ منکر روایات بیان کرنے والا تھا] امام بخاری نے فرمایا: اس میں نظر ہے (یعنی یہ متروک ہے) اور نسائی نے فرمایا: یہ ثقہ نہیں اور ابو الزرع نے اسے کذاب قرار دیا اور اسی طرح ابن خراش و صالح جزرہ نے بھی اسے کذاب قرار دیا۔

تیسرا علت: سلمہ بن الحفضل الابرش ہے۔ بخاری نے اس کے متعلق فرمایا: اس کی احادیث میں بعض مناکیر ہیں، نسائی نے کہا: یہ ضعیف ہے، ابو حاتم نے کہا: اس سے جوت نہ لی جائے۔ ابن المدینی نے فرمایا: ہم الری علاقہ سے نہ نکلے حتیٰ کہ ہم نے سلمہ کی روایات چھینک دیں۔

چوتھی علت: ابن اسحاق مدرس ہیں۔

دیکھئے میزان الاعتدال (ج ۲ ص ۱۹۲، ج ۳ ص ۵۳۰) تقریب البہذیب (ص ۳۶۷) طبقات المحدثین (ص ۹۷) اور سیوطی کی اسماء المحدثین (ص ۱۵۲)

ایک اور سند: یہیں نے ولائل النبوة (ج ۵ ص ۱۸۲) میں ”احمد بن عبد الجبار قال: حدثان

عن عکرمه ” کی سند سے مرسلًا بیان کیا ہے۔

نہیں نے فرمایا: یہ مقطع روایت ہے محمد بن مسلم نے عمر دے موصولہ بھی اسے روایت کیا جس میں ابن عباس رضی اللہ عنہ کا ذکر بھی ہے لیکن یہ روایت محفوظ نہیں۔

**اڑتا لیسوال قصہ:** سیدہ ہند بنت عتبہ رضی اللہ عنہا کا غزوہ احمد میں سیدنا

### حمزہ رضی اللہ عنہ کے کلیجہ چبانے کا قصہ

ابن اسحاق سے مردی ہے کہ مجھ سے صالح بن کیسان نے بیان کیا کہ ہند بنت عتبہ رضی اللہ عنہا اور ان کے ساتھ شریک خواتین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے شہداء ساتھیوں کا مثالہ کرنے لگیں، وہ ان کے کان اور ناک کاٹ رہی تھیں یہاں تک کہ ہند رضی اللہ عنہا جوانے ہار، پازیب اور بالیاں وغیرہ وغیرہ کو دے چکی تھیں ان شہداء کے کئے ہوئے کانوں اور ناکوں کے ہار اور پازیب ہنانے ہوئی تھیں اور انہوں نے سیدنا حمزہ رضی اللہ عنہ کا کلیجہ چیرا اور اسے چبانے لگیں لیکن اسے بآسانی حلق میں اتارنہ سکیں تو تھوک دیا۔ پھر ایک اوپری چٹان پر چڑھ گئیں اور بلند آواز سے چیختنے ہوئے کہا:

ہم نے تمھیں یوم بدر کا بدلہ دے دیا، جنگ کے بعد جنگ جنون والی ہوتی ہے۔

عتبه کے معاٹے میں مجھ میں صبر کی سکت نہ تھی، اور نہ ہی اپنے بھائی اور اس کے چچا ابو بکر پر میں نے اپنی جان کو شفاذی اور انتقام کو پورا کیا، وحشی تو نے میرے غصہ کی آگ بجھادی پس وحشی کا مجھ پر عمر بھرا احسان رہے گا، یہاں تک کہ قبر میں میری بڑیاں بوسیدہ ہو جائیں جنچنچ:

ابن اسحاق نے اسے السیرۃ (ج ۳۶ ص ۳۶) میں روایت کیا۔

اس کی سند ضعیف ہے مرسل ہے (القطع کی وجہ سے ضعیف ہے)

یہ قصہ ابن کثیر نے البدایۃ والنہایۃ (ج ۳۷ ص ۳۷) میں نقل کیا پھر فرمایا: موی بن عقبہ نے ذکر کیا کہ سیدنا حمزہ رضی اللہ عنہ کا کلیجہ وحشی نکال کر ہند رضی اللہ عنہا کے پاس لائے تھے انہوں نے اس کو چبایا پر نگل نہ سکیں۔

### انچاسوال قصہ: حماد بن سلمہ کا قصہ اہل بدعت کے ساتھ

ابراہیم بن عبد الرحمن بن مہدی نے کہا:  
حمد بن سلمہ پہلے اس قسم کی روایات نہیں جانتے تھے۔ یہاں تک کہ ایک بار آپ عبادان کی طرف لکھے پس جب واپس آئے تو انہیں روایت کرنے لگے، میں تو یہی سمجھتا ہوں کہ شیطان نے دریا سے کل کران پر یہ روایات الفتا کر دی ہیں۔

[یہ باطل روایت ہے۔]

**بیخیجہ:** ابن عدی نے الکامل (ج ۲ ص ۲۷۶) میں ”ابن حماد: شاً أبو عبد اللہ محمد بن شجاع بن الحکیم“ کی سند سے یہ روایت بیان کی ہے۔

جرح: اس کی سند ساقط ہے اس میں محمد بن شجاع الحکیم البغدادی راوی ہے اور یہ کذاب ہے۔

ابن عدی نے فرمایا: ابو عبد اللہ ابن الحکیم کذاب ہے۔ احادیث گھڑتا تھا اور ان کفری روایات کو اہل حدیث کی کتابوں میں ٹھوٹنے کی کوشش کرتا اور یہ روایت بھی اس کی گھڑی ہوئی روایات میں سے ہے۔ زکریا الساجی نے فرمایا: محمد بن شجاع کذاب ہے۔ حدیث کے ابطال و رائے کی نصرت کے لئے اس نے یہ جیلہ کیا۔ (محمدین سے متعلق جھوٹی باتیں اور ان سے جھوٹی روایات گھڑدیں)

دیکھئے میزان الاعدال (ج ۳ ص ۵۷۸)

ذہبی نے فرمایا: یہ ابن الحکیم حماد اور ان جیسے دیگر محمدین کے متعلق سچا نہیں ہے۔ اس نے بہتان لگایا ہے، ہم اللہ سے سلامتی کے طلبگار ہیں۔

اشیخ المعلمی نے التکمیل (ج ۱ ص ۲۵۲) میں اس (موضوع) حدیث کو ضعیف قرار دیا ہے۔

اور حماد بن سلمہ... سلف صالحین میں سے ایک بڑے بزرگ تھے، ان کے متعلق امام اہل سنت امام احمد بن حنبل نے فرمایا: جب آپ کسی کو دیکھیں کہ وہ حماد بن سلمہ پر طعن کر رہا ہے تو آپ اس کے اسلام میں شک کریں اس لئے کہ حماد اہل بدعت پر بڑے ہی سخت تھے۔ (سر اعلام الدبلاء ج ۷ ص ۲۵۰)

[تنبیہ: یہ قول امام احمد سے باسندھی ٹابت نہیں ہے۔]  
 جب حماد بن سلمہ اس مقام پر تھے تو اہل بدعت نے ان کے خلاف ایسی باتیں گھڑیں تاکہ لوگوں کو ان سے دور کر دیں ایک خاص وجہ سے وہ یہ کہ وہ خاص طور پر صفات الہی سے متعلق احادیث (یاد رکھتے اور) روایت کرتے تھے۔

حافظ ابن حبان نے کتاب الثقات (ج ۲۷ ص ۲۱۷) میں فرمایا کہ ان کے عرصہ حیات میں کوئی ان کی مذمت نہ کرتا سوائے قدری اور ہمیں بدھیوں کے، کیونکہ وہ ان صحیح احادیث کو بیان فرماتے تھے جن کا معتبر (اپنی بدعتات کے خلاف ہونے کی وجہ سے) انکار کرتے تھے۔

**پچاسوال قصہ: غزوہ بدر میں سواد بن غزیہ الانصاری رضی اللہ عنہ کا قصہ**  
 ابن اسحاق نے کہا: ہم سے حبان بن واسع نے اپنی قوم کے مشائخ سے روایت کرتے ہوئے بیان کیا کہ ”رسول اللہ ﷺ نے بدر کے دن صفوون کو درست فرمایا، آپ کے ہاتھ میں ایک تیر تھا جس کے ذریعے سے آپ قوم (کی صفوون) کو برابر فرمائے تھے، آپ بنی عدی بن النجار کے حلیف سواد بن غزیہ رضی اللہ عنہ کے پاس سے گزرے وہ صحف سے کچھ آگے نکلے ہوئے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے تیر سے ان کے پیٹ میں چوکا مارا اور فرمایا: اے سواد! سید ہے کھڑے ہو جائے۔

انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ نے مجھے تکلیف پہنچائی جبکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو حق کے ساتھ مبسوٹ فرمایا ہے، مجھے قصاص دیتھے۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنا بطن مبارک ظاہر فرمادیا اور فرمایا: قصاص لے لو۔ غزیہ آپ سے لپٹ گئے اور آپ کے بطن مبارک پر بوس دیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا:

کس چیز نے تجھ سے ایسا کروایا اے سواد؟ تو انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! اجو کچھ (جنگی صورت حال) پیش آئی ہے آپ دیکھ رہے ہیں اور میں شہید ہونے سے محفوظ نہیں تو میں نے یہ پسند کیا کہ میری جلد آپ کی مبارک جلد کو چھوٹے، تو رسول اللہ ﷺ نے آپ کے لئے دعاۓ خیر فرمائی۔ [یہ ضعیف روایت ہے۔]

**تجھیج:** ابن الاشیر نے اسد الغابہ (ج ۲ ص ۲۷۲) میں "یوس بن بکیر عن ابن اسحاق" کی سند سے یہ قصہ بیان کیا۔

**جرح:** اس کی سند ضعیف ہے۔ اس سند میں کچھ مجہول راوی ہیں اور وہ جہان کی قوم کے کچھ بوڑھے ہیں۔ "آشیخ من قوم"

اس سند سے ابن اسحاق نے السیرۃ (ج ۱ ص ۲۲۶۔ سیرۃ ابن ہشام) میں بیان کیا اور حافظ ابن حجر نے الاصابیۃ (ج ۳ ص ۲۹۳) میں اس کا ایک مرسل شاہد جعفر بن محمد سے اور وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ۔ پھر یہی روایت بیان کی۔ ابن سعد نے الطبقات الکبریٰ (ج ۳ ص ۵۱۶) میں "اسما عیل بن رابراہیم عن ایوب عن الحسن" کی سند سے اسے مرسلًا بیان کیا ہے۔ ابن سعد نے کہا: اسی طرح اسماعیل نے کہا۔

شیخ فوزی کہتے ہیں: مرسل روایت ضعیف کی اقسام میں سے ہے۔

**اکیاونواں قصہ: شیر کا ابن ابی الہب کو قتل کر دینے کا قصہ**

ابنوفل بن ابی عقرب اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ابوالہب کا بیٹا الہب رسول اللہ ﷺ کی شان اقدس میں بکواس کیا کرتا اور آپ کو بد دعا دیا کرتا تھا۔ ایک دن اللہ کے رسول ﷺ کھڑے ہوئے اور دعا فرمائی: اے اللہ! اس پر اپنا کتاب مسلط کر دے۔

ابوالہب شام کی طرف کپڑے کی تجارت کرتا تھا اور ان کپڑوں کے ساتھ اپنے بیٹے خدام اور معاونین کو بھیج دیتا اور کہتا: میں اپنے اس بیٹے پر محمد ﷺ کی بد دعا سے خائف ہوں پس وہ اس کے ساتھ عہد و بیان کرتے (کہ اس کی خاص حفاظت کریں گے)

وہ جب کسی منزل پر پہنچتے تو اس لڑکے کو دیوار کے ساتھ چمنا لیتے اور اسے کپڑے اور سامان سے چھپا لیتے، وہ ایک عرصہ تک یہی کرتے رہے (ایک بار) ایک درندہ آیا اسے کھینچ کر کلا اور اسے قتل کر دا۔ جب ابوالہب تک یہ خبر پہنچی تو اس نے کہا:

کیا میں تم سے نہیں کہا کرتا تھا کہ میں اس پر محمد ﷺ کی بد دعا سے خائف ہوں؟

[یہ ضعیف و مفترض روایت ہے۔]

**پہنچ:** دلائل النبوة للبیهقی (۳۳۸/۲) و دلائل النبوة لاساعیل الاصبهانی (ص ۲۲۰)  
دلائل النبوة لابی نعیم (ص ۲۵۸) المحدث رک للمحاکم (۵۳۹/۲)  
جرح: اس روایت کی سند میں عباس بن الفضل ازرق راوی ہے جو تمہم بالکذب ہے۔  
دیکھئے میزان الاعتدال (۳۸۵/۲)

اس کی دوسری سند محمد بن اسحاق کی تدليس کی وجہ سے ضعیف ہے۔ غرض یہ روایت  
اپنے تمام طرق کے ساتھ ضعیف و ناقابل جوت ہے۔

**باونوال قصہ:** مشرکین میں سے ایک شخص کے غار (ثور)  
تک پہنچ جانے کا قصہ

سیدہ عائشہ صدیقہ رض سے روایت ہے کہ مجھ سے ابو بکر صدیق رض نے بیان  
فرمایا: مشرکین میں سے ایک شخص غار ثور کے دہانے تک پہنچ گیا۔ حتیٰ کہ وہ رسول  
اللہ ﷺ کے بالکل سامنے پیشتاب کرنے لگا۔ میں نے کہا: یا رسول اللہ! کیا یہ شخص ہمیں  
دیکھنیں رہا؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگر اس نے ہمیں دیکھا ہوتا تو یہ کبھی اپنی شرمگاہ  
ہمارے سامنے نہ کرتا۔ [یہ جھوٹا قصہ ہے۔]

**پہنچ:** مسنابی میعلی (۱۷۴)

جرح: اس روایت کی سند مردود ہے اور اس میں دو بڑی علیمیں ہیں:

- ① موسیٰ بن مطیر متوفی الحدیث راوی ہے، اس پر کئی محدثین کی جرح منقول ہے۔
- ② موسیٰ کا والد مطیر بن ابی خالد ہے جو کہ متوفی الحدیث، ضعیف الحدیث ہے۔ لہذا  
یہ روایت موضوع دمن گھرست ہے۔

حوالہ: میزان الاعتدال (۳۹۲/۸) ، (۲۳۳، ۱۲۹/۲) الجرح والتعدیل (۳۹۲/۸) جمیع الزوائد  
(۵۲۶) علامات النبوة للبیهقی (۱۷۱)

**ترپنواں قصہ:** ایک لمبی دارہ میں والے شخص کا قصہ

عثمان بن الاسود سے مروی ہے کہ اس نے مجاہد (تابعی) کو یہ کہتے ہوئے سنا: نبی

کریم ﷺ نے ایک بھی داڑھی والے شخص کو دیکھا تو فرمایا: تم میں سے کوئی شخص کیوں اپنی شکل بگاڑتا ہے؟ اور کہا آپ ﷺ نے ایک پر اگنده سر شخص کو دیکھا تو فرمایا: اس سے باز آجائیا اپنے بال سنوار کر کھویا سر منڈالو۔

**بیخیج:** المرائل لابی داود (۲۳۸) اس روایت کا ایک شاہد بھی ہے کہ نبی ﷺ نے ایک شخص کو دیکھا، اس کے سراور داڑھی کے بال پر اگنده تھے۔ نبی ﷺ نے اس کے سراور داڑھی کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: اپنی داڑھی اور سر کے بالوں میں سے کچھ کاٹ لو۔

(شعب الایمان ۵/۲۲۱)

جرح: مراہیل ہال روایت مروان بن معاویہ الفرز اری کی تدليس کی وجہ سے ضعیف ہے اور اس کا شاہد عبدالملک بن الحسین الحنفی کے شدید ضعف کی بنا پر منکرو ضعیف ہے۔

حوالے: تہذیب التہذیب (۱۲/۲۳۰)

**چونوال قصہ: ابوالمنذر رہشام بن محمد بن السائب الکلی کا قصہ**  
 ہشام بن الکلی سے روایت ہے اس نے کہا کہ میں نے وہ کچھ یاد کیا جو کسی نے بھی نہیں کیا اور میں وہ کچھ بھول گیا جو کوئی بھی نہ بھولا، میرے ایک بچا تھے جو حفظ قرآن پر مجھ پر بخی کیا کرتے تھے، تو میں ایک گھر میں داخل ہوا اور قسم کھائی کے یہاں سے اس وقت تک نہیں نکلوں گا جب تک قرآن مجید حفظ نہ کرلوں۔ تو میں نے تین دن میں قرآن مجید حفظ کر لیا۔ ایک دن میں نے آئینہ دیکھا تو میں نے اپنی داڑھی پکڑ لی تاکہ مٹھی بھر سے زیادہ داڑھی کاٹ لوں، تو میں نے ایک مٹھی سے اوپر تک کاٹ ڈالی۔ [یہ باطل قصہ ہے۔]  
**شیخ فوزی فرماتے ہیں:**

یہ ایسا ہی ہے جیسا کہ حافظ ذہبی نے فرمایا: کلبی سے متعلق جوز جانی و دیگر محدثین نے فرمایا: یہ کذاب ہے، ابن حبان نے فرمایا: دین میں اس کا مذہب و منیج اور اس میں جھوٹ کا واضح ہوتا ہی کافی ہے کہ اس کی حیثیت میں غور کرنے کی کوئی احتیاج ہو۔ ابن عساکر نے فرمایا: راضی ہے لقہ نہیں ہے۔ امام بخاری و دارقطنی نے فرمایا: متزوک راوی ہے۔

**بیخیج:** تاریخ بغداد (۱۲/۲۵۰)

جرح: ہشام نخت مجروح بلکہ میہم بالکذب راوی ہے الہذا یہ قصہ باطل ہے۔

حوالے: سیر اعلام البلاع (۱۰۲/۱۰) میزان الاعتدال (۸۰/۳) لسان المیزان (۹۶/۲) جدید فتح (۲۷۰، ۲۶۹) الجر و حین لابن حبان (۹۱/۳)

### چھپنوال قصہ: سیدنا بلال بن زبیر کے انفاق کا قصہ

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سیدنا بلال بن زبیر کے پاس تشریف لائے، آپ نے ان کے ہاں کھجوروں کا ایک ڈھیر پایا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”اے بلال یہ کیا ہے؟“ عرض کی: کھجوریں ہیں میں انہیں ذخیرہ کر رہا ہوں! آپ نے فرمایا: تجوہ پر حیرت ہے اے بلال! کیا تو اس بات سے نہیں ڈرتا کہ جہنم میں اس ڈھیر کے لئے بھاپ ہو؟ اے بلال! اے (اللہ کی راہ میں) خرچ کرڑا اور عرش والے سے قلت کا خوف نہ رکھو۔ [یہ مذکور روایت ہے۔]

بنیجیج: دلائل الدبوة للبیهقی (اربیع ۳۲۸) الفضعاء الکبیر للعقیل (۱۵۱/۱) حلیۃ الاولیاء (۲۸۰/۲) معرفۃ الصحابة (۸۵/۳) الجم الکبیر للطبرانی (۱/۳۳۱) الجم الاوسط (۸۲/۳) مندیزار (۲۵۱/۳)

جرح: اس روایت کی سند میں بکار بن محمد بن عبداللہ السرینی ضعیف اور صاحب منا کیر راوی تھا۔ دیکھنے میزان الاعتدال (۱/۳۳۱) المغنى فی الفضعاء (۱/۱۱۱) لسان المیزان (۳۲۲) الفضعاء ابن جوزی (۱/۳۷۴)

اس روایت کی دوسری سند مبارک بن فضالہ کی تدليس کی وجہ سے ضعیف ہے۔  
(اقریب: ۶۳۶۳)

معلوم ہوا کہ مذکورہ روایت ضعیف ہے۔

### چھپنوال قصہ: سیدنا ابو بکر صدیق و سیدنا عمر بن حینہ کا ایک خادم کے ساتھ قصہ

سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے فرمایا: عرب لوگ سفر میں ایک دوسرے کی

خدمت کیا کرتے تھے، ایک بار ابو بکر و عمر (رضی اللہ عنہما) کے ساتھ ایک شخص تھا جو ان کی خدمت کیا کرتا تھا، یہ دونوں سو گئے جب جا گئے تو خادم نے ان کے لئے کھانا تیار نہیں کیا تھا۔ تو ان دونوں میں سے کسی ایک نے اپنے ساتھی سے کہا کہ یہ خادم تو نبی ﷺ کی طرح سورہ ہے اور اسے جگا دیا۔ پھر انہوں نے اس خادم سے کہا: رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو اور ان سے عرض کرو کہ ابو بکر و عمر (رضی اللہ عنہما) آپ کو سلام عرض کرتے ہیں اور وہ (کھانے کے لئے) سالن مانگ رہے ہیں۔ تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ان دونوں کو (بھی) سلام کہہ دو اور کہو کہ وہ دونوں تو سالن کے ساتھ کھانا کھا چکے ہیں۔ (جب خادم نے آکر یہ فرمان سنایا) تو وہ دونوں ہی پریشان ہوئے اور نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کی: یا رسول اللہ! ہم نے آپ سے سالن مانگنے کے لئے بندہ بھیجا تو آپ نے ان سے فرمایا کہ وہ دونوں سالن کھا چکے ہیں، کس چیز سے ہم نے بطور سالن کھانا کھایا؟

تو نبی کریم ﷺ نے فرمایا: اپنے بھائی کے گوشت سے (جب تم نے اس کی نیند پر تبصرہ کیا، گویا اس کی غیبت کر دی) اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! یقیناً میں اس کا گوشت تم دونوں کی کچلیوں (نوک دار دانتوں) کے درمیان دیکھ رہا ہوں۔ تو دونوں نے عرض کی اے اللہ کے رسول ﷺ! ہمارے لئے مغفرت طلب کیجئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: وہی تمہارے لئے مغفرت طلب کرے۔ [یہ مکرروایت ہے۔]

**بیہقی:** المخاره للمرقدی (۵۱۷) مساوی الاخلاق للخرائطی (۱۸۶)

[تنبیہ: اس روایت کی سند حسن لذات ہے لہذا شفیع فوزی کا اسے ضعیف وغیر ثابت قرار دینا درست نہیں ہے، اس روایت سے مراد غیبت کی مذمت ہے۔ حافظ زیر علی زینی]

### ستاونوال قصہ: ابوالہب کی بیوی کا قصہ

سیدنا عباس (رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے فرمایا: جب یہ آیت نازل ہوئی کہ

«تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَّتَبَّ» (لہب: ۱)

تو ابوالہب کی بیوی رسول اللہ ﷺ کی طرف آئی اس وقت آپ کے ساتھ سیدنا ابو بکر صدیق (رضی اللہ عنہ) بھی تھے، ابو بکر نے جب اسے دیکھا تو عرض کی: اے اللہ کے رسول!

یقیناً یہ ایک بدگو عورت ہے، میں اس بات سے خائف ہوں کہ یہ آپ کو (انی زبان سے) ایذا پہنچائے، اگر آپ یہاں سے تشریف لے جائیں (تو مناسب ہو گا) ! رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: وہ مجھے ہرگز نہ دیکھ پائے گی۔ وہ آئی اور اس نے کہا: اے ابو بکر! آپ کے صاحب (صلی اللہ علیہ وسلم) نے میری بھجوکی ہے۔ سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ نے جواباً ارشاد فرمایا کہ آپ شاعر نہیں ہیں (اور یہ کام تو شاعر کرتے ہیں) تو اس عورت نے کہا: آپ میرے نزدیک چھے ہیں اور لوٹ گئی، ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عرض کی: اے اللہ کے رسول! کیا اس نے آپ کو نزدیک کھا! تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ایک فرشتہ مسلسل اپنے پروں سے مجھے اس سے چھپائے ہوئے تھا۔ [یہ ضعیف روایت ہے۔]

**بنجھج:** مسن ابی یعلیٰ (۱۵۲۸/۳۲۶/۲) ابن حبان (۱۵۲۸) دلائل المغودة لابی نعیم (ص ۱۹۳) مسن بزار (۳/۸۳)

جرح: اس روایت کی سند میں عطاب بن السائب مختلف راوی ہیں۔ (الکواکب النیر ات لابن الکیال ص ۳۱۹) نیز اس روایت کا ایک شاہد ہے لیکن وہ بھی ضعیف ہے کیونکہ مد رس راوی مجھوں ہے لہذا یہ روایت ضعیف ہے۔

### اٹھاؤں وال قصہ: سیدنا عمر و بن الجموج کا قصہ اپنے صنم "مناہ" کے ساتھ

محمد بن الحنفی سے مردی ہے کہ جب انصار رسول اللہ ﷺ سے بیعت کرنے کے بعد مدینہ لوٹے تو وہاں اسلام غالب ہوا۔ ان کی قوم میں کچھ لوگ تھے جو اپنے مشرکانہ دین پر باتی تھے۔ انھی میں ایک سیدنا عمر و بن الجموج رضی اللہ عنہ تھے۔ ان کے بیٹے معاذ بیعت عقبہ میں شریک تھے اور رسول اللہ ﷺ سے بیعت کی۔ عمر و بن الجموج بنی سلمہ کے سرداروں میں سے ایک سردار تھے اور ان کے معزز لوگوں میں سے ایک معزز شخص تھے، انہوں نے اپنے گھر میں لکڑی کا تراشیدہ ایک بت رکھا ہوا تھا جسے "مناہ" کہا جاتا تھا جیسا کہ اس دور کے شرفا کرتے تھے، وہ اسے اپنا "رالہ" بنائے ہوئے تھے۔ اسے صاف سحرار کہتے، جب بنی سلمہ

کے جوانوں نے اسلام قبول کیا جیسے معاذ بن جبل، اور عمرو کے بیٹے معاذ بن عمرو بھی ان جوانوں میں سے تھے جنہوں نے اسلام قبول کیا اور بیعت عقبہ میں شامل ہوئے۔ حتیٰ لفظ تو یہ لوگ عمرو کے بیٹے کے پاس آتے، اسے اخھاتے اور بنی سلمہ کے بعض گڑھوں میں سے کسی گڑھے میں اسے پھینک دیتے جس میں لوگوں کا پاخانہ گندگی وغیرہ ہوتی۔ اس میں یہ بات اوندھے منہ پڑا رہتا۔

جب عمرو صبح اٹھتے (اپنے بیٹ کو غائب پا کر) کہتے: تمہارا ناس ہوا! آج رات کس نے ہمارے "اللہ" کے ساتھ دشمنی کی؟ پھر اسے تلاش کرتے رہتے جب وہ مل جاتا تو اسے نہ لاتے، صاف ستر اکرتے، خوبصورگا تے پھر کہتے: اللہ کی قسم اگر میں جان لوں کہ کس نے تمہارے ساتھ یہ سلوک کیا ہے تو میں ضرور اسے ذمیل و خوار کر دوں۔

جب عمرو شام کرتے اور (رات کو) سوچاتے تو یہ جوان دوبارہ اس کے بیٹ کے خلاف اس طرح کی کارروائی کرتے۔ جب کئی بار ایسا ہوا تو عمرو نے ایک دن اس بیٹ کو دہاں سے انھیا یا جہاں جوانوں نے پھینک دیا تھا۔ پھر اسے نہلا دھلا کر صاف ستر اکر کے خوبصورگا کر کھا اور ایک تکوار لے آئے اور تکوار اس کی گردن پر لکھا دی اور کہا: اللہ کی قسم! مجھے نہیں معلوم کہ کون تمہارے ساتھ یہ سلوک کرتا ہے جو ہم دیکھتے رہتے ہیں۔ پس اگر مجھ میں کچھ بھلائی ہے تو اس تکوار سے جو تیرے پاس ہے اسے باز رکھنا۔

جب شام ہوئی عمرو سو گئے تو جوانوں نے پھرے اس بیٹ کے خلاف کارروائی کی۔ اسے انھیا اور تکوار اس کی گردن میں لکھی ہوئی تھی۔ پھر ایک مردار کتے کو لیا اور ری کے ساتھ اس کو اس کتے کے ساتھ باندھ دیا۔ پھر بنی سلمہ کے کسی کنویں میں اسے ڈال دیا جس میں لوگوں کی گندگی ہوتی۔ عمرو نے جب صبح کی تو بت کو دہاں نہ پایا جہاں وہ تھا، وہ بیٹ کی تلاش میں نکل پڑے یہاں تک کہ انہوں نے اس بیٹ کو اس کنویں میں ایک مردار کتے کے ساتھ ملا ہوا پایا۔ جب انہوں نے اس کا یہ حال دیکھا تو اپنی قوم میں سے جس نے اسلام قبول کیا تھا اس سے بات کی، اسلام قبول کر لیا اور بہت خوب اسلام قبول کیا۔ [یہ منکر روایت ہے۔]

**بنیجنج:** دلائل النبوة لابی نعیم (ص ۳۱۰)

جرج: یہ روایت انقطاع کی وجہ سے ضعیف ہے۔

### عرضِ مترجم:

محمد بن الحنفی راوی ہیں لیکن انہوں نے یقیناً صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا دور نہیں دیکھا جب انہوں نے اس کی کوئی سند بیان نہیں کی تو انقطاع کی وجہ سے یہ روایت ضعیف وغیر ثابت ہے۔ افسوس کہ بعض لوگ مزے لے کر یہ قصہ بیان کرتے رہتے ہیں۔

**انس ٹھواں قصہ: سیدنا ابن الزبیر رضی اللہ عنہ کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم**

### کے سینگی کے خون پینے کا قصہ

عامر بن عبد اللہ بن الزبیر سے مردی ہے کہ ان کے والد عبد اللہ بن زیبر نے ان سے میان کیا۔ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے آپ سینگی لگوار ہے تھے، جب فارغ ہوئے تو فرمایا: اے عبد اللہ! یہ خون لے جا کر ایسی جگہ ڈال دو جہاں تمھیں کوئی دیکھنے سکے، (عبد اللہ بن الزبیر رضی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں) جب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاں سے نکلا تو میں نے وہ خون پینے کا ارادہ کر لیا اور تھوڑا تھوڑا کر کے پی لیا۔ پس جب میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں دوبارہ حاضر ہوا تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے عبد اللہ! تم نے کیا کیا؟ میں نے عرض کی: میں نے اسے ایسی جگہ ڈال دیا میں سمجھتا ہوں جہاں وہ لوگوں سے پوشیدہ ہے۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ شاید تم نے اسے پی لیا ہے؟ میں نے عرض کی: جی ہاں! تو فرمایا: تجھے کس نے حکم دیا تھا کہ تو خون پی لیتا، تیرے لئے لوگوں سے ہلاکت ہے اور لوگوں کے لئے تجھ سے۔ [یہ ضعیف روایت ہے۔]

**بنجیج: حلیۃ الاولیاء (۳۳۰)** مندرجہ اور (۱۹۶/۲) حاکم (۵۵۲/۳)

جرج: ہبید بن قاسم بن عبد الرحمن راوی کی وجہ سے یہ روایت ضعیف ہے، دیکھنے الjerj والتدبیل (۱۲۱)التاریخ الکبیر للجباری (۸/۲۲۹) ان صفحات میں مذکورہ راوی پر نہ تو جرج ہے نہ تحدیل ہی ہے لہذا یہ مجبول الحال راوی ہے۔ نیز اس روایت کی دوسری سند بھی دوعلتوں کی وجہ سے ضعیف ہے: ابو عاصم سعد بن زیاد ضعیف ہے اور کیسان مولیٰ ابن الزبیر

غیر معروف راوی ہے لہذا معلوم ہوا کہ یہ روایت سند ضعیف ہے۔

### اسٹھوال قصہ: نجاشی کے تحفہ کا قصہ

ام المؤمنین سیدہ ام سلہ فیضان فرماتی ہیں جب رسول اللہ ﷺ نے میرے ساتھ نکاح کیا تو فرمایا: میں نے نجاشی کی طرف ایک حلہ اور چند اونس مشک بھیجے ہیں میرا خیال تو یہ ہے کہ وہ فوت ہو چکا ہے، سو عنقریب یہ تحفہ واپس لوٹا دیئے جائیں گے۔ پس اگر ایسا ہی ہوا تو یہ تحفہ آپ کے لئے ہو گا۔

ام المؤمنین نے فرمایا: پس جیسے نبی کریم ﷺ نے فرمایا تھا ایسا ہی ہوا نجاشی (تحفہ وصول کرنے سے پہلے ہی) فوت ہو گئے اور تحفہ لوٹا دیا گیا، تو رسول اللہ ﷺ نے اپنی ازدواج مطہرات شناخت میں سے ہر ایک زوج مطہرہ کو ایک ایک اونس مشک دیا اور وہ حلہ اور بقیہ سارے کاسار امشک مجھے عطا یت فرمادیا۔ [ضعیف روایت ہے۔]

**بیہقی:** ابن حبان (الاحسان ج ۲ ص ۲۸۶)

**جرح:** اس کی سند ساقط ہے اس میں دو عل泰山 ہیں:

① مسلم بن خالد الزنجی ہے یہ بد حافظہ وضعیف تھا۔ ② اُم موسیٰ بن عقبہ غیر معروف ہے۔

### اسٹھوال (۶۱) قصہ: سیدتا بلاں رَبِّ الْعَزِيزِ کی طرف منسوب ایک قصہ

بکی نے شفاء القائم (کتاب) میں کہا:

ابن آن عبدالمؤمن بن خلف و علی بن محمد بن هارون

وغیرہما قالوا: أنا القاضی أبو نصر بن هبة الله بن محمد

بن سمیل الشیرازی إذنًا: أنا الحافظ أبو القاسم علي بن

الحسن بن هبة الله بن عساکر الدمشقی قرأة عليه و أنا

أسمع قال: أخبرنا أبو القاسم زاهر بن طاهر قال: أنا أبو

سعید محمد بن عبد الرحمن قال: أنا أبو أحمد محمد بن

محمد: أنا أبو الحسن محمد بن الفیض الغساني بدمشق ،

قال: حدثنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن سليمان بن  
بلال بن أبي الدرداء: حدثني أبي محمد بن سليمان عن أبيه  
سليمان بن بلال عن أم الدرداء عن أبي الدرداء....

”سیدنا ابو درداء رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ بیت المقدس کی فتح کے بعد جب  
سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ وہاں تشریف لائے تو ”جالبیہ“ مقام پر پڑھرے۔  
بلال رضی اللہ عنہ نے ان سے شام میں رہنے کی درخواست کی، آپ نے انہیں  
اجازت دے دی... پھر سیدنا بلال رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں  
دیکھا کہ آپ ان سے فرمائے تھے: اے بلال! یہ کیسی بے زینی ہے؟  
کیا تمہارے لئے اب تک وہ وقت نہیں آیا کہ تم میری زیارت کرتے؟  
سیدنا بلال رضی اللہ عنہ غمگین و مضطرب حالت میں بیدار ہوئے اپنی سواری پر  
سوار ہوئے، راحت سفر باندھا اور مدینہ منورہ کا ارادہ فرمایا (وہاں پہنچ کر)  
آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر پر تشریف لائے اور وہاں رونے لگے، اپنا چہرہ اُس پر  
ملنے لگے۔ (کچھ دیر بعد) وہاں سیدنا حسن اور سیدنا حسین رضی اللہ عنہما تشریف  
لائے تو بلال رضی اللہ عنہ اُن سے بغلتیہ ہو کر انہیں چونے لگے۔ حسین کریمین رضی اللہ عنہ  
نے اُن سے کہا: ہماری خواہش ہے کہ ہم آپ سے وہ اذان سنیں جو آپ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ میں مسجد میں کہا کرتے تھے۔“

تو سیدنا بلال رضی اللہ عنہ مسجد کی چھت پر اُس جگہ آکھڑے ہوئے جہاں آپ کھڑے ہوا  
کرتے تھے، جب آپ نے ”الله اکبر، اللہ اکبر“ کہا تو مدینہ لراٹا ٹھا، جب ”أشهد  
ان لا إله إلا الله“ کہا تو لرزادہ اور زیادہ ہوئی۔ پھر جب ”أشهد ان محمدًا  
رسول الله“ کہا تو خواتین اپنی پردہ گاہوں سے باہر نکل آئیں۔ لوگوں نے کہا کیا رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم (دوبارہ) میتوں کے گئے ہیں؟ مدینہ منورہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے  
بعد اُس دن سے زیادہ رونے والوں اور رونے والیوں کوئیں دیکھا گیا۔

**پہنچ:** شفاء السقام (ص ۵۲) اور تحفة الزوار (ص ۶۷)

جرح: حافظ ابن عبد الہادی رحمۃ اللہ علیہ نے یہ قصہ، بکی کا اس کو جید قرار دینا اور اس قصے سے جھٹ پکڑنا ذکر کرنے کے بعد بکی کار درکرتے ہوئے فرمایا:

”سیدنا بالا صلی اللہ علیہ وسالم سے مفسوب یہ قصہ ان سے بسند صحیح ثابت نہیں ہے۔ اگر یہ ان سے صحیح ثابت بھی ہوتا تو اس میں محل نزاع (یعنی زیارت قبر نبوی کے لئے سفر) کی کوئی دلیل نہیں معرض (یعنی بکی) کا یہ کہنا کہ اس کی سند جید ہے اور یہ اس باب میں نص ہے، درست نہیں۔ یہ اثر امام حاکم ابو احمد... النیشاپوری نے اپنی کتاب ”فوائد“ کی پانچویں جلد میں ذکر کیا اور انہیں کی سند سے ابن عساکر نے سیدنا بالا صلی اللہ علیہ وسالم کے حالات میں بیان کیا ہے۔ یہ اثر غریب و مکسر ہے اس کی سند مجہول ہے اور اس میں انقطاع ہے۔ محمد بن الفیض الغسانی اس قصہ کو ابراہیم بن محمد بن سلیمان بن بالا عن ابی عون جدہ کی سند سے بیان کرنے میں منفرد ہے۔ پھر یہ ابراہیم بن محمد ثقا ہبت، امانت اور ضبط عدالت کے ساتھ معروف نہیں بلکہ یہ مجہول ہے، نقل میں معروف نہیں اور نہ روایت کرنے میں مشہور ہے۔ اس سے محمد بن الفیض الغسانی کے علاوہ کسی نے روایت نہیں کی۔ صرف اسی نے اس سے یہ مکسر روایت بیان کی ہے۔ (الصارم المکنی ص ۳۱۲)

① حافظ ذہبی نے یہ قصہ ذکر کرنے کے بعد فرمایا: اس کی سند کمزور ہے اور یہ روایت مکسر ہے۔ (سیر اعلام العلما ۲۵۷-۲۵۸)

② حافظ ابن جردن اس قصہ کو بیان کرنے کے بعد فرمایا: ”یہ قصہ واضح طور پر من گھڑت ہے۔“ (لسان المیوں ان ارے ۱۰۸-۱۰۹)

③ شوکانی یعنی نے فرمایا: ”اس کی کوئی اصل نہیں۔“ (الغواہ المجموع ص ۴۰)

④ ملاعی قاری (خطی) نے اس کے موضوع ہونے کا حکم نقل کیا۔

⑤ علامہ اعلیٰ علمی نے الغواہ المجموع پر اپنی تعلیقات میں حافظ ابن جرجر کا ذکر کر رکھا ہے۔ (ص ۴۰ حاشیہ نمبر ۱)

عرض مترجم: بہت سے لوگ یہ من گھڑت قصہ بیان کر کے مغل پر رنگ جمانے کی کوشش

کرتے ہیں اور اس سے عجیب عجیب باتیں ثابت کرتے ہیں، مثلاً رسول نبی مکرم ﷺ اپنی وفات کے بعد امت کے احوال سے بخوبی آگاہ ہیں۔ آپ ﷺ سے اپنی امت کا حال پوشیدہ نہیں اور محبت کرنے والوں کو آپ ﷺ مدینہ منورہ بھی بلاتے ہیں، وغیرہ وغیرہ لیکن اس قصہ کی اصل حقیقت آپ کے سامنے ہے کہ یہ مستند ذرائع سے پایہ شوت کو نہیں پہنچتا، جب یہ ثابت ہی نہیں تو اس سے استدلال کیا؟

## باستھواں (۶۲) قصہ: سعید بن المسیب پر گھڑا ہوا قصہ

سلئے نے کہا:

أخبرنا أبو العباس أحمد بن سعيد المعداني بمرء : ثنا  
محمد بن سعيد المروزي : حدثنا الترقفي : ثنا عبد الله بن  
عمرو الوراق : ثنا الحسن بن علي بن منصور : ثنا غياث  
البصرى عن إبراهيم بن محمد الشافعى أن سعيد بن  
المسىب .....

”سعید بن المسیب کمکی بعض گلیوں سے گزرے تو الا خصر کو گاتے ہوئے  
سنا، وہ عاص بن واکل کے گھر اس طرح گارہ تھا کہ: وادی نعمان میں زینب  
کے چلنے سے خوشبو پھیل گئی، دوسری خوشبو دار عورتوں میں جب زینب نے  
نیزی قافله دیکھا تو اس کی ملاقات کے خوف سے اعراض کر لیا اور عورتیں  
چھپ گئیں۔ تو آپ نے کچھ دیر تک اپنا پیر زمین پر مارا (وجد طاری ہوا)  
اور کہا: اس کا سننا لطف دیتا ہے، لوگ سمجھتے تھے کہ یہ اشعار سعید بن المسیب  
کے ہیں۔“

(الاربعين الحسيني في التصوف: تقلیل عن حافظہ کتاب: تحریج الاربعین الحسینی للحساوسی ص ۲۷۱)

جرح: یہ قصہ سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ سے ثابت نہیں ہے۔ حافظ ابن الجوزی نے کہا: اس کی سند مقطوع و مظلوم ہے، ابن المسیب سے باسند صحیح ثابت نہیں اور نہ یہ ان کے اشعار ہیں۔ ایسی باتوں سے ان کی شان بلند تھی۔ یہ اشعار محمد بن عبد اللہ النعیری شاعر سے مشہور

ہیں۔ (تاجیں ایڈس ص ۳۸)

سقاوی نے کہا: مجھے مؤلف پر توجہ ہے، کس طرح اُس نے اس منقطع قصہ پر انحصار کیا۔ (تاجیں الاربیین الحمدیہ ص ۱۲۸)

اس طرح آپ پر واضح ہوا کہ یہ جلیل القدر تابعی سعید بن الحمیب رض اس جھوٹ سے بری تھے اور یہ کہ آپ کا وقار، ممتاز اس قسم کے اشعار سے بہت بلند ہے۔

### عرض مترجم:

اس سے تصوف اور صوفیا کا اپنے "وجود" و "حال" اور مست یا بد مست ہو جانے کا ثبوت پیش کرنا یقیناً ایک انواع ہوگا۔ چونکہ یہ قصہ سعید بن الحمیب رض سے ثابت ہی نہیں کہ وہ محض ایک عشقی غزل پر تحریر کئے گئے۔ ان کے مقام و مرتبہ سے واقف لوگ تو ان سے متعلق اس کا تصور بھی نہیں کر سکتے۔

**تریٹھوال قصہ: شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ پر ایک افتراء والا قصہ**

مشہور سیاح ابن بطوطة نے کہا: دمشق میں خانبلد کے کبار فقہائیں سے ایک "تفہ الدین ابن تیمیہ" تھے۔ آپ فتویں میں کلام کیا کرتے تھے مگر یہ کہ ان کی عقل میں کچھ خطا۔ اہل دمشق ان کا بہت زیادہ احترام کیا کرتے تھے۔ ابن تیمیہ منبر پر ان سے وعظ فرمایا کرتے تھے۔ (یہاں تک کہ ابن بطوطة نے کہا): میں جمعہ کے دن ان کے ہاں حاضر ہوا۔ وہ جامع کے منبر پر لوگوں سے وعظ و نصیحت فرمائے تھے۔ من جملہ دیگر بانوں کے انہوں نے کہا: اللہ تعالیٰ آسمان سے میرے اس نزول (اترنے) کی طرح نزول فرماتا ہے۔ یہ کہہ کر وہ منبر کی سڑیوں میں سے ایک سڑی پیچے اترے۔ ایک مالکی فقیہ جو ابن الزہراء کے نام سے معروف تھے، انہوں نے ابن تیمیہ سے اختلاف کیا اور اس بات پر انکار کیا۔ عوام اس فقیہ کے ساتھ ہو گئے اور ابن تیمیہ کی ہاتھوں اور جوتوں سے سخت پٹائی کی، یہاں تک کہ ان کا عمامہ گر گیا۔ (رحلة ابن بطوطة ص ۱۱۱۲، ۱۱۱۳)

**جرج: اس افتراء کا تین طریقوں سے جواب:**

اول: اس قسم کے قصے پختہ عزم والوں کو دعوت دیتے ہیں کہ وہ انہیں نقل کریں تو ابن بطوطة کے علاوہ کسی اور نے اسے کیوں نہ نقل کیا؟ حالانکہ اس موقع پر ایک جماعت موجود تھی یعنی لوگوں کا ایک جماعت خیر تھا ابن تیمیہ کے شاگرد اس کے نقل کرنے سے کہاں رہ گئے بلکہ آپ کے دشمن کہاں رہ گئے؟

دوم: ”نزوں“ کے اس مسئلہ پر شیخ الاسلام کا اپنا بیان بڑا ہی واضح ہے، نیز آپ کا اس بات پر انکار بھی جو اس قصہ میں اُن کی طرف منسوب کیا گیا۔ [ابن تیمیہ فرماتے ہیں:]

اسی طرح اللہ تعالیٰ کی صفات کو مخلوق کی صفات کی طرح قرار دینا۔ جیسے یہ کہنا: اللہ کا استواء مخلوق کے استواء کی طرح ہے یا اُس کا نزوں مخلوق کے نزوں کی طرح ہے، اسی طرح دیگر صفات میں تو یہ شخص بدعتی و گمراہ ہے اس لئے کہ عقل کے ساتھ ساتھ قرآن و سنت بھی اسی بات پر دلالت کرتے ہیں کہ اللہ کو کسی بھی معاملہ میں مخلوقات کی مش نہیں قرار دیا جاسکتا۔ (مجموع الفتاویٰ ۵/۲۶۲، ۵/۲۶۳)

سوم: اس قصہ پر شیخ احمد بن ابراہیم بن عیسیٰ احمد اللہ نے کلام فرمایا..... کہ..... ابن بطوطة نے اپنے مشہور سفر نامہ میں کہا: ”بعلبک شہر میں میرا دخولِ دن کو سہ پہر کے وقت تھا اور میرا دمشق کی جانب بہت زیادہ اشتراق تھا جس کی بنا پر میں بعلبک سے صبح ہی نکل پڑا، رمضان المبارک کی ۹ تاریخ ۷۲۶ء برروز بمعراج شہر دمشق پہنچا اور وہاں مدرستہ المالکیہ میں ٹھہرا جو ”الشریفیہ“ کے نام سے مشہور تھا.....“ اس کے بعد ابن بطوطة نے مذکورہ بالا قصہ نقل کیا۔ میں کہتا ہوں: اللہ ہی سے فریاد ہے اس جھوٹے کے مقابلے میں کہ یہ نہ اللہ سے ڈر اور نہ اس نے اللہ سے حیاتی کی، حدیث ((إذا لم تستح فاصنع ما شئت)) جب تم میں حیا نہیں تو جو چاہے کرتے پھر وو۔ (صحیح بخاری: ۶۱۲۰)

اس قصہ کا جھوٹ ہونا اس قدر واضح ہے کہ اس کے لئے کسی طول بیانی کی ضرورت نہیں، اس بہتان طراز جھوٹ سے اللہ ہی حساب لینے والا ہے، اس کے بیان کے مطابق یہ ۹ رمضان ۷۲۶ء کو دمشق میں داخل ہوا۔

جب کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ اس وقت دمشق کے قلعہ میں قید کر دیئے گئے تھے جیسا

کے معتبر اہل علم نے بیان کیا ہے۔ مثلاً آپ کے شاگرد حافظ محمد بن احمد بن عبدالہادی اور حافظ ابوالفرج عبد الرحمن بن احمد بن رجب نے ”طبقات الجنابہ“ (۲۰۵، ۲) میں شیخ الاسلام کے احوال میں بیان کیا ہے: ”شیخ شعبان ۲۶ھ سے ذوالقعدہ ۲۸ھ تک قلعہ میں رہے اور ابن عبدالہادی نے یہ بات زائد بیان کی کہ آپ ۲ شعبان کو قلعہ میں داخل ہوئے۔ اب اس بہتان طراز کی طرف دیکھیں اس کے بقول یہ رمضان ۲۶ھ کو ان کے ہاں حاضر ہوا جب کہ ابن تیمیہ جامع کے منبر پر لوگوں سے وعظ فرمائے تھے۔“

اے کاش! میں جان سکتا (کہ یہ کیسے ہوا؟) کیا جامع دمشق کا منبر قلعہ دمشق کے اندر منتقل ہو گیا تھا؟ حالانکہ ابن تیمیہ شعبان ۲۶ھ کو قلعہ میں داخل ہوئے، اس سے باہر نہ نکلے مگر جنازہ کی چارپائی پر (یعنی وہیں فوت ہوئے اور وہاں سے آپ کی میت نکالی گئی۔) اسی طرح حافظ ابن کثیر نے اپنی تاریخ میں بیان فرمایا: ۶ شعبان ۲۶ھ کو ابن تیمیہ دمشق کے قلعہ میں نظر بند کر دیئے گئے۔ نائب سلطنت کی طرف سے ابن تیمیہ کے ہاں اوقاف کا نمائندہ اور ایک دربان ابن الخطیب حاضر ہوئے، وہ دونوں اُن کے لئے اپنے ساتھ ایک سواری بھی لائے تھے اور اُن کے سامنے شاہی فرمان پیش کیا آپ نے اس پر خوشی کا اظہار کیا اور فرمایا: میں اس کا منتظر تھا، اسی میں بہت بہتری ہے تو وہ تینوں ہی ان کے گھر سے قلعہ کے پھانک کی طرف سوار ہو کر نکلے۔ آپ کے لئے قلعہ کا ایک بڑا کمرہ خالی کر دیا گیا۔ وہاں پانی مہیا کر دیا گیا اور انہیں اس میں اقامت کا حکم دیا گیا۔ آپ کے ساتھ آپ کے بھائی زین الدین تھے جو سلطان کی اجازت سے آپ کی خدمت کیا کرتے تھے۔ انتہی

جب آپ دیکھیں ان کے شاگردوں وغیرہم کی بات کو جو آپ کے حالات سے بخوبی واقف تھے اور متمنی، امین اور دیانتدار تھے، تو آپ پر اس مغربی (ابن بطوطہ) کی غلط بیانی واضح ہو جائے گی۔ اللہ اس کے ساتھ وہی معاملہ فرمائے کہ جس کا وہ مستحق ہے۔

والله اعلم

[اس سے معلوم ہوا کہ ابن بطوطہ سیاح کذاب تھا۔ مشہور مؤرخ ابن خلدون (متوفی

(۵۸۰۸ھ) نے ابن بطوطة سیاح (متوفی ۷۷۸ھ) کے قصوں کا ذکر کر کے لکھا ہے: ”فتاہی جی الناس بتکنذیب، پس لوگوں نے اسے جھوٹا قرار دیا۔ (مقدمہ ابن خلدون ص ۱۸۲، تاریخ ابن خلدون ص ۹۳) پھر انہوں نے وزیر فارس کو بتایا کہ لوگوں میں یہ مشہور ہے کہ ابن بطوطة جھوٹا ہے۔ پھر انہوں نے وزیر فارس سے ابن بطوطة کا سمجھ دفاع نقش کیا لیکن راجح یہی ہے کہ ابن بطوطة ساقط العدالت کذاب تھا۔]

اور امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ پر ایسے کئی بہتان لگائے گئے اور غلط بیانیاں کی گئیں جن سے وہ بری تھے اور معاملہ وہ ہے جو کہ آپ کے ایک شاگرد نے شعر میں کہا:

فالبهت عندکم رخیص سعرہ حشو بلا کبل ولا میزان  
بہتان کی قیمت تمہارے ہاں بڑی سستی ہے تو تم بغیر ناپ قول کے یہ جمع کرتے رہو  
(قصیدہ نویں مع شرح جامع ۱۸۲/۲)

### عرض مترجم:

مکن ہے کہ کسی کو یہ محسوس ہوا ہو کہ اس مقام پر فاضل مؤلف نے شدت و سخت کلامی سے کام لیا ہے تو عرض ہے کہ یہ معاملہ ہی سچھا ایسا ہے۔ اس کی شدت کا اندازہ لگانے کے لئے آپ دیوبندی مفتی محمد تقی عثمانی صاحب کا یہ بیان ملاحظہ کیجئے، فرماتے ہیں:

”اب یہاں علامہ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کے موقف کو سمجھ لینا ضروری ہے۔ یہ بات مشہور ہو گئی ہے کہ وہ (معاذ اللہ) تیمیہ کے قائل یا کم از کم اس کے قریب پہنچ گئے ہیں۔ اور یہ قصہ بھی مشہور ہے کہ انہوں نے ایک مرتبہ جامع دمشق کے منبر پر تقریر کرتے ہوئے حدیث باب کی شرح کی اور اس تشرح کے دوران خود منبر سے دو یہڑیاں اتر کر کہا کہ ”یہ زل کنز ولی هذا“، یعنی باری تعالیٰ کا نزول میرے اس نزول کی طرح ہوتا ہے۔

اگر یہ واقعہ ثابت ہو تو بلاشبہ یہ نہایت خطرناک بات ہے، اور اس سے لازم آتا ہے کہ علامہ ابن تیمیہ ”تیمیہ کے قائل ہیں۔“ (درس ترمذی ج ۲ ص ۲۰۲)

تو یہ ہے سخت کلامی کی وجہ کہ اس کی وجہ سے ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کے عقائد سے متعلق وہ بات لازم آتی ہے جو ”بلاشبہ نہایت ہی خطرناک بات ہے۔“

پھر تلقی صاحب بھی اس قصہ کی تردید فرماتے ہوئے کہتے ہیں: ”لیکن محققین نے سفر نامہ ابن بطوطة کی اس حکایت کو معتبر نہیں مانا، جس کی وجہ یہ ہے کہ اسی سفر نامے کے صفحہ ۵۰۰ ج اپر تصریح ہے کہ ابن بطوطة جمعرات ۹ / رمضان ۷۲۶ھ کو دمشق پہنچا ہے، حالانکہ علامہ ابن تیمیہ شعبان ۷۲۶ھ کے اوائل ہی میں دمشق کے قلعہ میں قید ہو چکے تھے، اور اسی قید کی حالت میں ۲۰ / ذیقعدہ ۷۲۸ھ کوان کی وفات ہو گئی۔ لہذا یہ بات تاریخی اعتبار سے ممکن نظر نہیں آتی کہ وہ رمضان ۷۲۶ھ میں جامع دمشق میں خطبہ دے رہے ہوں۔“

(درس ترمذی ۲۰۲۲)

آگے چل کر مزید فرماتے ہیں:

”جہاں تک اس سلسلے میں علامہ ابن تیمیہ کے صحیح موقف کا تعلق ہے، اس موضوع پر ان کی ایک مستقل کتاب ہے جو ”شرح حدیث النزول“ کے نام سے شائع ہو چکی ہے، اور اس میں علامہ ابن تیمیہ نے ”تشیہ“ کی تختی کے ساتھ تردید فرمائی ہے، مثلاً ص ۵۸ پر لکھتے ہیں:  
 وليس نزوله كنزول اجسام بني آدم من السهل إلى الأرض  
 بحيث يقى السقف فوقهم ، بل الله منزله عن الملك ، ...“

(درس ترمذی ۲۰۳۲)

”یعنی اللہ کا نزول انسانوں کے اجسام کے اس نزول کی طرح نہیں کہ وہ جب زمین کی طرف نزول کرتے ہیں تو وہ چھٹ کے نیچے ہو جاتے ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ اس سے منزہ ہے۔“

**چون سھواں قصہ: حافظ ابن حجر عسقلانی پر رذیل بہتان والا قصہ**  
 محمد زادہ الکوثری نے حافظ ابن حجر عسقلانی پر ایک من گھڑت قصہ گھڑتے ہوئے کہا:  
 ”ابن حجر است میں عورتوں کا پیچھا کیا کرتے تھے۔ عشق بازی کرتے، ایک بار ایک عورت کو خوبصورت سمجھ کر اُس کا پیچھا کرنے لگے۔ یہاں تک کہ وہ اپنے گھر پہنچ گئی، وہ اس کے پیچھے پیچھے چلتے رہے۔ عورت نے ان کے سامنے اپنا برقع اتار دی۔ وہ کالی اور بد صورت تھی تو ابن حجر شرمندہ و خجل ہو کر

واپس لوٹ پڑے۔“

حوالہ: احمد الغماری نے اپنی کتاب ”بدع التفاسیر“ میں کوثری سے یہ قصہ نقل کیا جیسا کہ ”کشف المواری“ (ص ۹۷) میں ہے (یہی قصہ احمد الغماری نے اپنی کتاب ”بیان تلمیس الْمُفْتَرِی“ ص ۱۵ مطبوعہ دارا صمیعی۔ الریاض / میں بھی نقل کیا ہے۔ مترجم)

دو طریقوں سے اس بہتان کا جواب:

اول: وہ ”صحیح سند“ کہاں ہے جو اس حادثہ پر دلالت کرے؟ چونکہ اسناد (سندا کا ہونا) دین میں سے ہے اگر سندا نہ ہو تو جس کا جو جی میں آئے کہتا پھرے۔

دوم: الغماری نے کوثری کے اس مذکورہ کلام سے متعلق کہا: ”اس حملہ کا راز یہ ہے کہ حافظ ابن حجر بعض کتب التراجم میں بعض احناف پر کلام فرماتے تھے جیسے ”الدرر الکامن“ اور ”رفع الہمر“ میں اور علامہ عینی سے متعلق آپ نے فرمایا کہ وہ بعض طلباء سے ”فتح الباری“ کی کاپیاں لے کر اپنی شرح (عدمۃ القاری) میں اس سے استفادہ کرتے، جب ابن حجر کو یہ بات معلوم ہوئی تو آپ نے طلباء کو کاپیاں دینے سے منع فرمادیا۔ (کشف المواری ص ۹۷)

میرے فاضل بھائی! اس طرح آپ پر واضح ہو گیا ہو کہ یہ قصہ ”کوثری“ نے خود گھر رکھا ہے اور یہ کوئی تجھب کی بات نہیں، یہ کوثری نے اپنے مذہبی تعصب کی وجہ سے ایسا کیا ہو اور پھر اس سے تو ابن حجر سے بڑے بڑے بھی محفوظ نہ رہے جیسا کہ

[ابوالشیخ عبداللہ بن محمد بن جعفر الاصحابی محدثؑ کے بارے میں کوثری نے لکھا ہے

کہ ”وقد ضعفه بلدیہ الحافظ العسال بحق“

”اور اس کے ہم وطن الحافظ العسال نے ضعیف کہا ہے۔“ (تأنیب الخطیب

ص ۳۹، ابوحنیفہ کا عادلانہ دفاع از عبد القدوس قارن دیوبندی ص ۵۳۔ نیز دیکھئے تأانیب الخطیب ص ۲۹، ۱۳۱، عادلانہ دفاع ص ۳۳۳، ۱۹۲)

حالانکہ یہ بات بالکل غلط ہے۔ حافظ ابو احمد العسال الاصحابی محدثؑ سے ابوالشیخ الاصحابی محدثؑ پر جرح کسی کتاب میں بھی ثابت نہیں ہے۔

شیخ محمد ناصر الدین الالبانی محدثؑ نے شیخ محمد نصیف سے انہوں نے شیخ سلیمان

اصبع مدیر مکتبہ الحرم اور رکن مجلس شوریٰ مکہ مکرمہ سے روایت کیا ہے کہ میں کئی دفعہ کوثری کے گھر میں گیا اور کوثری سے اس کے اس دعوے کا حوالہ و ثبوت مانگا مگر اس نے مجھے کوئی جواب نہیں دیا۔ اگر وہ سچا ہوتا تو ضرور حوالہ پیش کرتا۔ ”والذی یظہر لی ان الرجل بر تجل الکذب و يغاظل ط ....“ اور میرے سامنے یہی واضح ہوا ہے کہ یہ آدمی فی الواقع جھوٹ بولتا اور مغالطے دیتا ہے۔ (حاویۃ التحیل ج ۳۲ ص ۳۲)

اس جرح کی سند صحیح ہے لہذا معلوم ہوا کہ زاہد بن حسن الکوثری کی کذاب تھا۔ ]

### عرض مترجم:

احمد الغماری نے اپنی کتاب ”تلہیس بیان المفتری“ میں اس پر تبصرہ کرتے ہوئے کہا: ”کوثری اس طرح اس پر نزاکت ہے اور اپنے پاس بیٹھنے والوں میں سے ہر ایک کے سامنے بیان کرتا پھرتا ہے، ابین جحر جہنم کو نیچا دکھلانے کے لئے اور ان کی عظمت و وقار کو مجروح کرنے کے لئے..... جن سے متعلق کبار علمانے فرمایا: اس امت پر اسلام کی بدایت کے بعد ان کا وجود اللہ تعالیٰ کے عظیم احسانات میں سے ایک احسان ہے۔ آپ وہ شخصیت ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے بعد آنے والے ہر عالم پر آپ کا احسان رکھا، ہر فرقہ پرست، حاصل، متصوب اور کینہ پرور کی ناگواری کے باوجود اس طرح کی باتوں کو پھیلانے والا اس کے علاوہ اور کچھ نہیں کرتا مگر یہ کہ اپنے آپ کو ان لوگوں کے گروہ میں شامل کرتا ہے کہ جو جھوٹے ہیں اور ایمان والوں کے درمیان فاشی پھیلانا چاہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

(الَّمَّا يَفْتَرِي الْكُجُبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاِلٰهٖ اللّٰهِ) (النحل: ۱۰۵)

”جھوٹ تو وہ گھڑتے ہیں جو کہ اللہ کی آیات پر ایمان نہیں رکھتے۔“

اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

(لَإِنَّ الَّذِينَ يُجْعَلُونَ أَنْ تَبْيَعَ الْفَاجِحَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ

عَذَابٌ أَكْبَمٌ لِفِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ) (النور: ۱۹)

”بے شک جو لوگ یہ پسند کرتے ہیں کہ ایمان والوں کے درمیان بے حیائی

پھیلے ان کے لئے دنیا اور آخرت میں دردناک عذاب ہے۔“

اے کوثری! تم تو خود ہی اپنی کتاب ”بَنَانِيبَ“ میں اس بات کے قائل یا ناقل ہو کہ جو کوئی اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے تو اس کے لئے جائز نہیں کہ اس طرح کی باتوں سے کسی مسلم کی عزت بے آبرو کر دے۔ تو مسلمانوں کے ائمہ میں سے کسی ثقہ و صاحب امام کی عزت محروم کرنا کس طرح جائز ہو سکتا ہے؟ اب خود بتلو! اپنی اس تحریر کے برخلاف آپ کس مقام پر ہو؟

﴿كَبُرُّ مَقْنَىٰ عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ﴾ [القف: ۳]

”اللہ کے نزدیک یہ بڑی ہی بُری بات ہے کہ جو تم کہو اس پر عمل نہ کرو۔“

پر عقل اس کی تصدیق کرتی ہے یا کوئی منطق اس بات کو تسلیم کرتی ہے کہ حافظ ابن حجر جو کہ شیخ الاسلام، قاضی القضاۃ، امام العصر، احفظ الحفاظ، اپنے دور میں اس عظیم مقام کے حال اور شان و شوکت اور جلالت اسکی جو بادشاہوں کی جلالت پر غالب آجائی، وہ عظیم شخصیت سڑکوں پر ایسی اوچھی اور گھٹیا حرکات کرتے پھریں؟ (ہرگز نہیں، ہرگز نہیں)“  
(تلہیں یاں المفری م ۵۲۵)

### پینٹھواں قصہ: خلیفہ مہدی کی کبوتر بازی کا قصہ

خطیب بغدادی نے اپنی تاریخ میں اور حاکم نے الدخل الی کتاب الکلیل میں روایت کیا ہے کہ ”خلیفہ مہدی کے پاس دس محدثین آئے جن میں الفرج بن فضالہ، غیاث بن ابراہیم اور دوسرا سے تھے، مہدی کو کبوتروں کا شوق تھا اور انہیں پسند کرتے تھے۔ تو غیاث بن ابراہیم ان کے پاس آیا، اس سے کہا گیا: امیر المؤمنین سے حدیث بیان کرو۔ تو اس نے

سیدنا ابو ہریرہ رض سے حدیث بیان کی کہ..... ”لا سبق إلا في حافر أو نصل“

مسابقت جائز نہیں مگر گھوڑے اور تیر اندازی میں۔ پھر اس میں (اپنی طرف سے) یہ اضافہ کر دیا کہ ”او جنات“ یعنی یا پرندہ اڑانے میں، تو مہدی نے اسے دس ہزار درہم دینے کا حکم دیا۔ جب وہ چلا گیا تو خلیفہ نے کہا: میں گواہی دیتا ہوں کہ.....  
اور اسے اس بات پر (گویا میں نے اپنے اس عمل کے ذریعے سے) آمادہ کیا، پھر

کبوتر کو ذبح کر دینے کا حکم دیا (حاکم کی روایت میں یہ اضافہ ہے کہ) کہا گیا: اے امیر المؤمنین! کبوتر کا کیا قصور؟ تو خلیفہ نے کہا اسی وجہ سے تو رسول اللہ ﷺ پر جھوٹ بولا گیا۔ (تاریخ بغداد ۱۲۳۳ھ، المدخل ص ۱۰۰)

[جرح کا خلاصہ: یہ قصہ تین سندوں سے مردی ہے:]

① داود بن رشید (تاریخ بغداد ۱۲۳۳ھ، المدخل الکلیل ص ۵۵)

داود بن رشید سے اس قصے کا راوی ابو عبد اللہ احمد بن کثیر بن الحنبل مولیٰ آل العباس ہے جو کہ مجہول الحال ہے لہذا یہ قصہ داود بن رشید سے ثابت نہیں ہے۔

② احمد بن ابی خیثہ زہیر بن حرب (المدخل ص ۵۵ و فی المطیع تحقیقات)

احمد بن زہیر تک سند حسن ہے لیکن ابن ابی خیثہ نے عباسی خلیفہ ابو عبد اللہ محمد بن ابی جعفر الحصوص عبد اللہ بن محمد بن علی الہاشمی (متوفی ۱۶۹ھ) کا زمانہ نہیں پایا۔ ابن ابی خیثہ ۲۰۰ھ کے قریب پیدا ہوئے تھے لہذا یہ سند منقطع ہونے کی وجہ سے ثابت نہیں ہے۔

③ ابو خیثہ زہیر بن حرب (تاریخ بغداد ۱۲۳۳، ۱۲۳۴ھ)

زہیر بن حرب ۱۶۰ھ میں پیدا ہوئے تھے لہذا اس سند پر بھی القطاع کا شہہ ہے۔ دوسرے یہ کہ اس قصے کا راوی ابو الحسن علی بن الحسن بن علی بن الحسن ابن الرازی مختلف فیہ ہے۔ ازہری، ابن ابی الفوارس اور ابن الجوزی وغیرہم نے اس پر جرح کی جگہ تعلقی اور صیری نے اس کی توثیق و ثنا کی۔ راجح یہی ہے کہ یہ راوی ضعیف ہے لہذا یہ قصہ زہیر بن حرب سے بھی ثابت نہیں ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ غیاث بن ابراہیم الحنفی کذاب راوی تھا۔ ابن معین نے فرمایا: غیاث کذاب ہے۔ (تاریخ ابن معین، روایۃ الدوری: ۲۲۹۸)

لیکن یہ قصہ غیاث مذکور اور خلیفہ مہدی دونوں سے ثابت نہیں ہے۔ / ازع [۱]

**چھیاسٹھواں قصہ: اوٹ کے گوشت کھانے پر وتنوں کے**

**حکم کے سبب کا قصہ**

مجاہد سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے صحابہؓ کی ایک جماعت کے

مشورہ افغانستانی تھی تھی  
ساتھ تشریف فرماتھے، آپ نے بد بوجوس کی تو فرمایا: اس بد بودال آدمی یہاں سے اٹھے اور وضو کر لے، تو کوئی بھی کھڑا نہ ہوا، یہاں تک کہ آپ نے تین بار یہ فرمایا پھر (چوتھی بار) آپ نے فرمایا: ”بے شک اللہ تعالیٰ حق بات سے حیا نہیں فرماتا۔“

تو سیدنا عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اے اللہ کے رسول! کیا ہم سب کے سب کھڑے ہو جائیں اور وضو کر لیں؟

تorseoul اللہ ملیک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”تم سب کے سب کھڑے ہو جاؤ اور وضو کرو۔“

**بنجیخیج:** کتاب ”اطھور“ لاپی عبد (ح ۲۰۰) تاریخ دمشق (۷۱۰) مصنف عبدالرزاق (۱۳۰) ان تینوں کتابوں میں ”واصل بن ابی جمیل عن مجاهد“ کی سند سے یہ روایت منقول ہے۔

**جرج:** یہ قصہ سند کے اعتبار سے ضعیف ہے اور اس میں متن کے اعتبار سے بھی نکارت (منکر ہونا) ہے، اس میں دو علائم ہیں:  
پہلی علت: یہ روایت جرسل ہے۔  
دوسری علت: واصل بن ابی جمیل ضعیف ہے۔

ابن معین نے اس کے بارے میں کہا: یہ کچھ بھی نہیں۔ (میران الاعتدال ۳۲۸/۳)

ہمارے شیخ البانی نے ”السلسلۃ الضعیفة“ (ح ۱۳۲) میں اسے صرف ابن عساکر کے حوالے سے نقل کرنے کے بعد فرمایا:

یہ حدیث ضعیف ہے، علتوں کے ساتھ مسلسل ہے (جیسے) مجاهد کا مرسل روایت بیان کرنا۔ واصل بن ابی جمیل اور با بلقی کا ضعف۔ ”پھر اس کے متن کی نکارت کو بیان کرتے ہوئے فرمایا:

عوام اور انہی کی طرح کے بعض خواص بھی اس جیسی حدیث کو ترویج دیتے ہیں، ان کا یہ خیال ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ایک دن خطبہ ارشاد فرمار ہے تھے۔

اس دوران میں کسی کی رتیغ خارج ہوئی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم تمام لوگوں کے درمیان سے اُسے کھڑا کرنے سے ثرمائے۔ اس نے اونٹ کا گوشت کھا رکھا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس

کی پرده پوشی کے لئے فرمایا: جس نے اونٹ کا گوشت کھار کھا ہو وہ وضو کر لے۔ تو ایک جماعت کھڑی ہوئی جنہوں نے اونٹ کا گوشت کھار کھا تھا، انہوں نے وضو کیا۔ حالانکہ میری معلومات کی حد تک تب حدیث اسی طرح کتب فقہ و تفسیر میں بھی اس کی کوئی اصل نہیں ہے، اس قصہ کے روایت کرنے والوں پر اس کا بڑا ہی نیر الٹر ہے اس لئے کہ یہ انہیں اونٹ کے گوشت کھانے پر نبی ﷺ کا حکم وضو کرنے سے روک رہی ہے جیسا کہ صحیح مسلم میں ثابت ہے۔ لوگ اس صحیح و صریح حکم کو اس طرح نال رہے ہیں کہ وضو کا یہ حکم تو ایک آدی کی پرده پوشی کے لئے تھا۔ اس قصہ کے عقل سلیم و شرع قویم سے بعد کے باوجود (بعض) لوگ کس طرح اس قسم کے قصوں کا خیال کرتے ہیں اور ان پر یقین رکھتے ہیں؟ اگر یہ تھوڑا سا بھی اس پر غور کریں تو ہماری بات ضرور ان پر واضح ہو جائے۔“ اخ  
اس قسم کا ایک قصہ موقوفہ سیدنا عمر بن الخطابؓ سے بھی مردود ہے۔

(لجم الکبیر للطبرانی ۲۹۲۳ ح ۲۹۲۴)

ثنا معاذ بن المثنی: ثنا مسدود: ثنا یحیی عن مجالد: ثنا عامر

عن جریر " کی سند سے ... الخ

[تعمیہ: اس سند میں مجالد بن سعید مشہور ضعیف راوی ہے۔ جمہور محدثین نے اسے ضعیف قرار دیا ہے۔ دیکھئے انوار الصحیفۃ فی الاحادیث الفعیفۃ (ص ۲۰۶) (الہذا یہ موقوف روایت بھی ثابت نہ ہونے کی وجہ سے مردود ہے۔]

**سرہ سٹھواں قصہ:** سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کے پہلے خطبہ جمعہ کا قصہ سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ خلافت کے والی بنت تو پہلے جمہر کو منبر پر چڑھے اور خطبہ ارشاد فرمایا: ”الحمد للہ“ اس کے بعد آپ کے لئے بولنا اشوار ہو گیا تو فرمایا: ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما اس مقام پر بڑی گفتگو فرمایا کرتے تھے، تم لوگ امام تووال (بہت زیادہ بولنے والے امام) سے زیادہ امام فعال (زیادہ کام کرنے والے امام) کی ضرورت رکھتے ہو اور خطبے تمہارے لئے بعد میں ہوتے رہیں گے، میں اللہ تعالیٰ سے اپنے اور تمہارے لئے مغفرت طلب کرتا ہوں پھر منبر سے اترے اور انہیں نماز پڑھائی۔

## قصہ کی شہرت اور اس پر مبنی احکام:

یہ قصہ براہم شہر ہے بالخصوص کتب فقہ اور کتب فقہ حنفیہ میں اس قصے کی طرف اشارہ موجود ہے۔ علامہ مرغینانی نے (الہدایہ: ۱۸۵۸ میں) اور ابن الہمام نے شرح فتح القدير (۲۰۲) میں اسے مفصلًا تقلیل کیا، عینی نے البنایہ (ج ۲/۸۰۹) کا سامنی حنفی نے بدائع الصنائع (۲۶۲/۲) اور شریعتی نے مراتی الفلاح (ص ۸۹) میں اسے بیان کیا ہے۔

اس قصے کا ذکر صرف کتب حنفیہ میں ہی نہیں بلکہ محمود خطاب الحنفی نے بھی "الدین الحق لاص" (۱۹۸/۳) میں اس کا ذکر کیا ہے۔ اسی طرح سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کی سیرت بیان کرنے والے ہمارے بعض معاصرین نے بھی یہ قصہ بیان کیا ہے، جیسے محمد رضا نے اپنی کتاب "ذوالنورین بن عثمان بن عفان" (ص ۳۲) میں بیان کیا ہے۔ احتفاظ اس قصے کو اس بات کے لئے بطور دلیل پیش کرتے ہیں جس کی طرف امام ابوحنیفہ اپنے صحابین اور جمہور اہل علم کے برخلاف گئے ہیں۔ وہ یہ کہ اگر امام خطبہ جمہور میں صرف ایک کلمہ کہہ دے خواہ ایک شیع ( سبحان اللہ ) تو یہ اس کے لئے کافیت کرے گی۔

جبکہ جمہور کا نہ ہب یہ ہے کہ یہ کفایت نہیں کرتا جب تک کہ امام لوگوں سے اس قدر کلام نہ کرے کہ جسے خطبے کا نام دیا جاتا ہے۔

[صحابین کے حوالے کے لئے مذکورہ مصادر کے علاوہ دیکھئے فتاویٰ عالمگیری (۱۳۶/۱) الجامع الصیفیر (ص ۱۱۳) مع شرح النافع الکبیر.....الخفف فی الفتاوی (۹۳/۱) للسعدی، جمہور کے حوالہ کے لئے دیکھئے تیہقی کی الخلافیات مسئلہ نمبر (۱۶۳) اور اس پر ہماری تعلیقات۔ امام تیہقی رضی اللہ عنہ نے بہت سی دلیلوں سے یہ ثابت کیا ہے کہ جمہور کا نہ ہب ہی صحیح اور درست ہے]

تو جو لوگ اس مسئلے میں امام ابوحنیفہ جیسی رائے رکھتے ہیں، وہ اس قصے سے استدلال کرتے ہیں اور اس سے یہ توجیہ پیش کرتے ہیں کہ دیکھو جی " یہ خطبہ مہاجرین و انصار صحابہ رضی اللہ عنہم کی موجودگی میں ہوا، انہوں نے اس کے بعد سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کے پیچے نماز پڑھی۔ حالانکہ وہ لوگ تو امر بالمعروف و نهى عن الممنوع کی صفت سے متصف تھے۔ (اس کے

باجو دانہوں نے کوئی تکمیر نہیں فرمائی) تو یہ صحابہ رضی اللہ عنہم کا اجماع ہوا۔“ (بدائع الصنائع ۲۶۲/۵)

اسی طرح ان کتب حفیہ میں بھی (لکھا ہوا) ہے جن میں یہ قصہ مذکور ہے۔

### قصہ کارداور بیان ضعف:

اس قصہ کو بہت سے علماء محمدیین نے رو فرمایا اور یہ سب اختلاف میں سے ہیں لیکن یہ  
آن لوگوں میں سے ہیں جو علم حدیث میں سبقت لئے ہوئے تھے۔ تو مجھے ان کے کلام کے  
بعض حصے ملاحظہ فرمائیں:

① علامہ زیلیعی خلقی نے فرمایا:..... یہ قصہ غریب ہے اور کتب فقہ میں مشہور ہے.....  
امام قاسم بن ثابت السقطی نے اپنی کتاب غریب الحدیث میں اسے بغیر سند کے ذکر کیا  
ہے... (نصب الرأی ۱۹۷/۲)

② ابن الہمام نے شرح فتح القدير (۲۰۲) میں اسی طرح کہا، یہ ان کی عبارت ہے:  
”عثمان بن علیؑ کا قصہ کتب حدیث میں معروف نہیں بلکہ کتب فقہ میں ہے۔“

③ ملا علی قاری نے ”السرار المرفوع في الاخبار الموضع“ (ص ۲۵۸ ح ۳۳۰) میں ابن  
الہمام کا کلام نقل کیا اور ان سے اتفاق کیا۔

اور ان لوگوں میں جنہوں نے اس قصہ کا رد کرتے ہوئے کلام فرمایا، ان کا کلام علامہ  
زیلیعی کے کلام کی طرح ہے، ان میں علامہ عینی بھی ہیں۔

④ عینی نے البناء (۸۰۹/۲) میں زیلیعی کا کلام نقل کیا اور یہ بھی بتایا کہ اس قصہ کو سراج  
نے اور حنفیہ میں سے صاحب الحجیط نے ذکر کیا ہے۔

شیخ مشہور حسن فرماتے ہیں: اسانید پر بحث و تلاش کے باوجود بھی میں ان الفاظ میں  
اس قصہ کو پانے میں کامیاب نہیں ہوا۔ البتہ اس سے ملتا جلتا قصہ باسند مجھے ملا لیکن اس میں  
وہ ”نکارت“ نہیں پائی جاتی جو اس قصہ میں ہے۔ پہلے ہم اسانید ذکر کریں گے پھر  
جو ضروری ہو اس پر اپنی تعلیقات لگائیں گے۔ مجھے سنئے:

ابن شہر نے تاریخ الدینہ (۹۵۷/۳) میں کہا:

حدثنا الصلت بن مسعود قال : حدثنا أحمد بن شبوه عن سليمان بن صالح عن عبد الله بن المبارك عن جرير بن حازم قال : جرير بن حازم نے کہا: جب سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کی بیعت ہوئی تو وہ کھڑے ہوئے اور فرمایا: اما بعد! جو کچھ کلام ہے وہ ان شاء اللہ بعد میں ہو گا۔ ابن سعد نے الطبقات الکبریٰ (۲۲/۳) میں کہا:

أخبرنا محمد بن عمر قال : حدثني إسماعيل بن ابراهيم ابن عبد الرحمن بن عبد الله بن أبي ربيعة المخزومي عن أبيه . ابراهيم بن عبد الرحمن ..... نے کہا: جب سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کی بیعت ہوئی تو آپ لوگوں کی طرف آئے، ان سے خطاب فرمایا تو اللہ تعالیٰ کی حمد و شکران کی پھر فرمایا: اے لوگو! پہلی سواری مشکل ہوتی ہے، آج کے بعد بہت سے ایام میں اگر میں زندہ رہا تو تمہارے سامنے خطبہ اُس کے طرز پر ہو گا۔ ہم خطیب تو نہیں لیکن اللہ تعالیٰ ہمیں سکھلا دے گا۔ یہاں تین امور کا ذکر مناسب ہے :

#### ① سابق دونوں روایتوں کی سندوں کا ضعف

ابن سعد کی سند میں (محمد بن عمر) الواقعی ہے اور یہ متزوک راوی ہے۔ ابراهیم بن عبد الرحمن سے متعلق ابن القطان (الفاشی) نے کہا: اس کا حال معروف نہیں اور صحیح بات یہ ہے کہ یہ مشہور ثقہ ہیں۔ حاکم نے ان کی احادیث کو صحیح قرار دیا اور بخاری نے صحیح بخاری میں ان سے روایت لی ہے مگر یہ کہ انہوں نے سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کو نہیں پایا لہذا یہ سند منقطع ہے۔ ابراهیم کے حالات کے لئے دیکھئے تہذیب الکمال (۱۳۳/۲)

رہی ابن شبیہ کی سند تو اس میں ”صلت“ گو شفہ راوی ہیں اگرچہ بعض اوقات انہیں ہم ہو جاتا تھا.....

[رانجیہی ہے کہ صلت بن مسعود ثقہ حسن الحدیث ہیں اور احمد بن محمد بن ثابت عرف احمد بن شبوہ یہ بھی ثقہ ہیں لیکن یہ روایت سخت منقطع ہونے کی وجہ سے مردود ہے۔ جریر بن حازم نے سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کا زمانہ بالکل نہیں پایا بلکہ وہ بہت بعد میں پیدا ہوئے تھے۔ [ازع]

② یہ قصہ دو وجہ سے منکر ہے:

پہلی وجہ: سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کے متعلق یہ بھی مردی ہے کہ جب آپ کی بیعت ہوئی تو آپ نے مفصل خطبہ ارشاد فرمایا: ابن جریر نے اپنی تاریخ (۲۳۳/۲) میں بیان کیا۔ اس کی سند میں بھی کلام ہے اور یہ اس قصہ کے خلاف ہے کہ آپ کے لئے خطبہ دینا مشکل ہو گیا۔

[یاد رہے کہ ابن جریر والی روایت بھی مردود ہے جس کی طرف مشورہ حسن صاحب نے اشارہ کر دیا ہے۔]

دوسری وجہ: اس گھرے ہوئے قصے میں عثمان رضی اللہ عنہ کے متعلق یہ بات وارد ہوئی ہے کہ آپ نے فرمایا: "تم لوگوں کو قول (بہت زیادہ بولنے والے) امام سے زیادہ امام فعال کی ضرورت ہے، اگر یہ بات صحیح سند سے ان سے ثابت ہوتی تو اس میں اپنے سے پہلے خلفا کی توہین و تفیص ہے اور یہ سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کے حق میں محال ہے۔ یہ بات اس تاویل بعید سے اولی ہے جو عینی نے الہبایہ (۸۰۹/۲) میں محیط سے نقل کی ہے کہ اس بات سے ان کی مراد یہ تھی کہ خلفائے راشدین کے بعد آنے والے خطباً وجودِ ربِ اعمال کے بہت زیادہ بولنے والے ہوں گے، اگر میں ان جیسا نہ ہوں تو میں بھلائی پر ہوں اور شرے دور ہوں گا۔ اس سے یہ مراد لیا جائے کہ وہ خود کو شیخین (ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما) سے افضل سمجھتے تھے تو ایسا نہیں ہے۔ شیخ مشورہ حسن کہتے ہیں: جب یہ قصہ ثابت ہی نہیں تو ہمیں اس دوراز کارتاویل کی ضرورت نہیں کہ جس میں ایک قسم کے علم غیب کا دعویٰ ہے (کہ آئندہ آنے والے خطباً ایسے ہوں گے)۔

③ اگر ہم اس قصے کا صحیح ہونا بھی فرض کر لیں تو جو کچھ اُن شبہ اور ابن سعد نے نقل کیا اس میں اس بات کا کوئی ذکر نہیں کروہ جمعہ کا دن تھا اور خطبہ جمعہ تھا..... اس قصے پر اعتماد کرنا اور اس سے اس بات پر جھٹ پکڑنا کہ "ایک ہی کلمہ" کو خطبہ کا نام دینا صحیح ہے۔ نیز اس سے خطبہ پر خطبہ واجب کی ذمہ داری ادا ہو جاتی ہے۔ تو اس مبارک دن جمعہ سے متعلق وہ باقی صحیح ترین اقوال کے مطابق کسی بھی طرح سے درست نہیں۔

[تغییب: ہماری تحقیق میں اس قسم کے فالسقینہ کلام اور بال کی کھال اتنا نے والی

بھنوں سے بہتر صرف یہ ہے کہ روایت کا ضعیف و مردود ہونا ثابت کر کے اسے دور پھینک دیا جائے۔ قصر صحیح ہوتا تو یہ ہوتا ہے، کہنے کی کوئی ضرورت نہیں بلکہ یہی کافی ہے کہ یہ قصہ صحیح و ثابت نہ ہونے کی وجہ سے مردود ہے اور [کس! / زع]

**اڑسٹھوان قصہ: امام مالک پر گھڑا ہوا ایک قصہ**

حافظ ابن حجر العسقلانی نے لسان المیز ان (۳۰۵، ۳۰۷) میں کہا:

”قرأت بخط الحافظ قطب الدين الحلبي مانصه: و

سيدي أبي عبدالرحمن ابن عمر بن محمد بن سعيد و

جدت بخط (يد) عمسي بكر بن محمد بن سعيد: حدثنا

يعقوب بن إسحاق بن حجر العسقلاني إملاء قال: ثنا

ابراهيم ابن عقية: حدثني المسيب بن عبد الكرييم الخثعمي:

حدثني أمة العزيز امرأة أيوب بن صالح صاحب مالك ،

قالت: ”إلخ

ایوب بن صالح کی زوجہ امۃ العزیز نے کہا:

ہم نے مدینہ میں ایک خاتون (کی میت) کو غسل دیا تو ایک عورت نے

(دوران غسل میں) اس کی سرین پر ہاتھ مار کر کہا: میں نے تجھے بدکاریا

لواطت کرنے والی پایا ہے، تو اس کا ہاتھ اس مردہ عورت کی سرین کے ساتھ

چپک گیا۔ لوگوں نے امام مالک کو اس کی خبر دی تو انہوں نے فرمایا: یہ

(مردہ) عورت اپنی حد طلب کر رہی ہے۔ لوگ جمع ہوئے تو امام مالک نے

حد قائم کرنے کا حکم دیا، اُس تہمت لگانے والی عورت کو انسی (۷۹)

کوڑے مارے گئے تو اس کا ہاتھ علیحدہ نہ ہوا، جب پورے اسی کوڑے

مارے گئے تو اس کا ہاتھ الگ ہوا، پھر اس مردہ عورت پر نمازِ جنازہ پڑھی گئی

اور اسے فن کر دیا گیا۔

جرج: یہ قصہ جھوٹا ہے اور امام مالک پر گھڑا ہوا ہے۔ اس کی سند میں یعقوب بن اسحاق

عقلانی ہے۔ ذہبی نے میزان (۳۳۹/۲) میں اسے ذکر کیا اور کہا: ”یہ کذاب ہے“ اور حافظ ابن حجر نے لسان المیزان (۳۰۷/۲) میں یہ قصہ بیان کرنے سے پہلے فرمایا: میں نے اس کی ایک حکایت پائی جو اس کی اپنی گھڑی ہوئی معلوم ہوتی ہے اور اس کے بعد انہوں نے یہ قصہ نقل کیا ہے۔

### انہتر وال قصہ: امام شافعی پر گھڑا ہوا ایک قصہ

عبداللہ بن محمد البلوی نے امام شافعی کے عراق تشریف لانے کا قصہ بیان کرتے ہوئے کہا کہ آپ کے دونوں پیروں میں بیڑیاں تھیں۔ یہ پیر کے دن شعبان کی ۱۸۴ھ کا قصہ ہے۔ ابو یوسف ان دونوں قاضی القضاۃ تھے اور محمد بن حسن الشیبانی مظالم کے قاضی تھے۔ ان دونوں نے امام شافعی سے متعلق وہی کہا جو علویوں (آل علی ڈیل اللہ عز) اور ان کے معتقدین کی طرف منسوب کرتے ہوئے کہا تھا کہ امام شافعی کا یہ گمان ہے کہ وہ اس امر خلافت کے ہارون الرشید سے زیادہ حقدار ہیں اور یہ ایسے علم کے مدعا ہیں جن کا سنت میں کوئی ذکر نہیں، وہ جب زبان اور چالاک بھی ہیں۔

قصہ کا بیان ضعف اور رد: اس قصہ سے کذب و افتراء کی بدبو پھیل رہی ہے، صحت کے اعتبار سے اس کی کوئی سند نہیں ہے۔ ابن حجر عقلانی نے اس کا رد کرتے ہوئے کہا: ”اس قصہ کو آبری اور بیہقی وغیرہ مانے طوال و اختصار کے ساتھ بیان کیا ہے اور فخر الدین الرازی نے ان دونوں پر اعتماد کرتے ہوئے اسے اپنی کتاب ”مناقب الشافعی“ (ص ۲۳) میں بغیر سند کے ذکر کیا ہے۔ یہ جھوٹا قصہ ہے، اس کا اکثر حصہ گھڑا ہوا ہے اور بعض حصہ گھڑی ہوئی روایت پر ہی ہے، اس کا واضح ترین جھوٹ تو یہ بات ہے کہ ابو یوسف اور محمد بن حسن نے ہارون الرشید کو امام شافعی کے قتل پر اکسیا۔ یہ بات درج ذیل وجد سے باطل ہے:

ابو یوسف امام شافعی کے بغداد میں داخل ہونے سے پہلے ہی فوت ہو چکے تھے، ان کی تو امام شافعی سے ملاقات ہی نہیں ہوئی۔

..... اور جو کچھ طرق صحیح سے ہمارے لئے واضح ہوتا ہے وہ یہ کہ امام شافعی جب پہلی

بار ببغداد تشریف لائے تو یہ ۱۸۲ھ کی بات ہے۔ قاضی ابو یوسف تو اس سے دو سال پہلے ہی فوت ہو چکے تھے۔ [اللہ زادہ قصہ بے اصل ہے]

**ستروال قصہ: امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ پر گھڑا ہوا یک اور قصہ**  
خطیب بغدادی نے تاریخ بغداد (۱۲۳) میں لکھا ہے کہ:

أخبرنا القاضي أبو عبدالله الحسين بن علي بن محمد الصيمري قال: أنبأنا عمر بن إبراهيم المقرىء قال: نبأنا مكرم بن أحمد قال: نبأنا عمر بن إسحاق بن إبراهيم قال: نبأنا علي بن ميمون قال: سمعت الشافعي يقول..... الخ  
”علي بن ميمون سے روایت ہے کہ میں نے امام شافعی کو یہ فرماتے ہوئے سنا: ”میں ابو حنیفہ سے تبرک حاصل کرتا ہوں اور روزانہ ان کی قبر پر (زیارت کے لئے) آتا ہوں۔ جب مجھے کوئی حاجت پیش آتی ہے تو میں دور کتعین نماز پڑھ کر ان کی قبر پر آتا ہوں اور ان کے ہاں اللہ تعالیٰ سے اپنی حاجت طلب کرتا ہوں.....“

جرج: یہ قصہ باطل ہے۔ اس کی سند میں عمر بن اسحاق بن ابراهیم مجہول راوی ہے۔  
..... (یہاں بطور تنبیہ عرض ہے کہ) کوثری کی اس بات کی طرف توجہ نہ دی جائے (جو اس نے کہی ہے) کہ امام شافعی کا امام ابو حنیفہ سے توسل (وسیلہ) اختیار کرنا صحیح سند کے ساتھ تاریخ الخطیب کے اوائل میں مذکور ہے۔ (دیکھئے مقالات الکوثری ص ۳۸۱)

[تنبیہ: کوثری کی یہ بات مردود ہے کیونکہ عمر بن اسحاق بن ابراهیم مجہول ہے۔ مجہول کی روایت صحیح نہیں بلکہ ضعیف و مردود ہوتی ہے۔ مشہور حسن کے استاذ شیخ ناصر الدین البانی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی عمر بن اسحاق کو غیر معروف قرار دیتے ہوئے اس روایت کو رد کر دیا ہے۔  
دیکھئے سلسلۃ الاحادیث الفرعیۃ وال موضوعۃ (۳۱۱)]

**اکہتروال قصہ: امام احمد رحمۃ اللہ علیہ کی وفات کے وقت کا قصہ**

امام احمد کے پڑوی الورکانی سے مروی ہے کہ ”جس دن امام احمد فوت ہوئے تو چار گروہوں میں ماتم اور نوح ہوا۔ یہودیوں، نصرانیوں اور مجوہیوں میں سے اس دن تین ہزار لوگوں نے اسلام قبول کیا۔“ ظفر (نامی راوی) کی روایت میں ہے یہود، نصاریٰ اور مجوہیوں میں سے دس ہزار لوگوں نے اسلام قبول کیا۔

**بخاری:** مقدمة الجرح والتعديل (ص ۳۱۳/۲۲۳) تاریخ بغداد (۲۲۳/۳) حلیۃ الاولیاء (۱۸۰/۹) مناقب احمد لابن الجوزی (ص ۳۲۹ تا ۳۲۰) تہذیب الکمال (۳۶۸/۱) سیر اعلام النبلاء (۳۲۳/۱۱) بسنده... ”حدثني أبو بكر محمد بن عباس المكي: سمعت الوركاني جاراً أهتم بن حنبل - قال : .....“ إلخ  
جرح: یہ قصہ صحیح نہیں ہے۔ بعض اہل علم نے اس قصے پر جرح کی اور اس کے ضعف پر سب سے زیادہ توجہ حافظ ذہبی نے دی، آپ نے اپنی بہت سی کتب میں اس قصے کے بطلان پر کلام فرمایا ہے۔

[اس کے بعد مشہور حسن صاحب نے ذہبی وغیرہ کی فلسفیانہ فتنم کی عبارتیں نقل کیں۔ مختصر اعرض ہے کہ اس قصے کا راوی الورکانی مجوہوں ہے لہذا یہ قصہ باطل و مردود ہے۔ یہود محمد بن جعفر الورکانی نہیں جو امام احمد رضی اللہ عنہ کی وفات سے بہت پہلے ۴۲۸ھ میں فوت ہو گئے تھے] زراع

**بہتر وال قصہ:** ابن جریر الطبری رضی اللہ عنہ کے ساتھ حنابلہ کا قصہ

یاقوت الحموی نے عبدالعزیز بن ہارون سے نقل کرتے ہوئے بیان کیا ہے کہ:  
ابن جریر کے طبرستان سے بغداد آنے کے بعد بعض حنابلہ اور دیگر لوگوں نے ان سے تعصب کیا۔ جب ابو عبد اللہ الجہاں (المتوئی ۳۱۵) جعفر بن عزفہ اور الہیاضی (المتوئی ۲۹۲) نے ان کے ساتھ تعصب کیا تو حنابلہ (کچھ سوچ کر) ان کے پاس آئے اور جمعہ کے دن جامع مسجد میں ان سے احمد بن حنبل اور ”عرش پر بیٹھنے والی روایت“ کے متعلق سوال کیا تو ابو جعفر ابن جریر طبری نے جواب دیتے ہوئے کہا:-

جهاں تک احمد بن حنبل کا معاملہ ہے تو ان کا (کسی مسئلہ میں) اختلاف کسی شمار میں نہیں۔ حنابلہ نے کہا: علماء نے فقہاء کے اختلاف بیان کرنے میں ان کے اقوال کا بھی ذکر کیا

ہے، تو ابن جریر نے جواب دیا کہ میں نے نہیں دیکھا کہ ان کے اقوال (اختلاف میں) روایت کئے گئے ہوں اور نہ ان کے ایسے شاگردوں کو دیکھا کہ جن پر اس سلسلہ میں اعتماد کیا جائے۔ باقی رہنی عرش پر بیٹھنے والی روایت تو یہ مخالف ہے، پھر یہ شعر کہے:

سبحان من ليس له أنيس      ولاه في العرش جليس  
”پاک ہے وہ ذات جس کا کوئی ساتھی نہیں اور نہ کوئی اس کے ساتھ عرش پر  
بیٹھنے والا ہے۔ جب حنابلہ اور اصحاب الحدیث نے یہ سناتو وہ اٹھ کھڑے  
ہوئے.....“

کہا گیا کہ وہ ہزاروں لوگ تھے۔ ابن جریر خود کھڑے ہوئے اور اپنے گھر میں داخل ہو گئے تو ان لوگوں نے آپ کے گھر پر پتھر اؤ کر دیا حتیٰ کہ ان کے گھر کے دروازے پر ان پتھروں کا ایک بہت بڑا ٹیکلہ بن گیا۔ جب پولیس افسر نازوک کو اطلاع ملی تو وہ ہزاروں (پولیس والوں) کے لشکر کو لے کر وہاں پہنچا، عوام کو ابن جریر تک پہنچنے سے روکا، ایک دن درات تک وہاں ان کے دروازے پر پتھر ارہا اور ان کے دروازے پر سے پتھر ہٹانے کا حکم دیا۔ ابن جریر نے اپنے دروازے پر یہ شعر لکھ کھوار کھاتا: سجان میں لیس لد آنس..... نازوک نے اسے مٹانے کا حکم دیا اور بعض اصحاب الحدیث نے یہ اشعار لکھے:

بے شک محمد ﷺ کا ایک بلند مقام ہے۔ جب وہ رحمٰن کے پاس (قیامت کے دن) قادر بن کر آئیں گے تو اللہ انہیں اپنے قریب کرے گا اور عزت سے بٹھائے گا، حسد کرنے والے کے حسد کے باوجود عرش پر جسے خوشبو سے ڈھانک دے گا..... ان کا یہ خاص مقام ہے بے شک اسی طرح حیث (بن ابی سلمیم) نے مجاہد سے روایت کیا ہے۔

(اس کے بعد) ابن جریر اپنے گھر میں تھا رہے، انہوں نے اپنی مشہور کتاب ”الاعتزاز“، لکھی جس میں احمد بن حنبل کا عقیدہ و مذہب بیان کیا اور اس کے برخلاف رائے رکھنے والوں پر جرجح کی۔ وہ کتاب ان بلاویوں کو پڑھ کر سنائی۔ احمد بن حنبل کا مذہب بیان کیا اور ان کے عقیدہ کے درست ہونے کا بیان کیا، مرتبہ دم تک وہ اس پر قائم رہے اور اپنی موت تک اختلاف میں کوئی کتاب نہ نکالی، لوگوں نے ان (کی موت) کے بعد ان کی

کتاب "اختلاف الفقہاء" کوئی میں مدفون پایا تو اسے نکالا اور شائع کر دیا، اسی طرح میں نے ایک جماعت سے سنائجن میں میرے والد صاحب بھی شامل ہیں۔ (تجمیل الدباء ۱۷۵۷ء ۵۹)

[تنبیہ: اس قصے پر جرح کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ سارا قصہ بے سند ہونے کی وجہ سے باطل و مزدود ہے۔ عبد العزیز بن ہارون اور یعقوب الحموی کا باپ دونوں مجبوں المال ہیں، دونوں کی ایک دوسرے سے ملاقات کا کوئی ثبوت نہیں اور نہ عبد العزیز بن ہارون کی ابن جرید سے ملاقات کا کوئی ثبوت ہے۔ تاریخ ہو یادین کے مسائل سب میں صحیح و حسن لذاتی سند کا ہونا ضروری ہے۔ /ازع]

[اشیخ ابو عبد الرحمن الفوزی رض کی تصنیف "تبصرة أولى الأحلام من قصص فيها کلام" کو محترم ابوالاسعد محمد صدیق رضا صاحب (کراچی) نے بڑی محنت اور ذوق کے ساتھ ادو و قالب میں ڈھالا ہے۔ جو غیر ثابت قصے کے نام سے اس جریدے میں قسط وار شائع ہوتے رہے اور انہیں بہت سراہا گیا۔ یوں یہ طویل سلسلہ جو بہتر قصوں پر مشتمل تھا، اختتام پذیر ہوا۔ صحیح و تنقیح میں پوری کوشش کے باوجود بعض ایسی باتیں رہ گئی ہیں جن سے ادارے کوئی اختلاف ہے مثلاً سلمہ الابرش پر جرح اور مبارک بن فضالہ پر تلیس تسویہ کا الزام وغیرہ، مجموعی لحاظ سے یہ بہترین کاوش ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ مصنف و مترجم اور مراد صحیں کو جزاۓ خیر عطا فرمائے۔ آمین۔ حافظ ندیم ظہیر]

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
بِهِ زَكَرَ رَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَبِرَحْمَةِ أَمَانَتِهِ

مَا أَشْلَكَ إِلَّا

اللَّهُ بِالْأَمْرِ

تألیف

قاضی محمد سلیمان سہلانی ضیغمی پوچی

مکتبہ پشاوری

# فَنَاءُ الْيَوْمِ

## اصحاب الرُّبُّیٰ

تألیف

فضیلۃ الشیخ  
ابو محمد حافظ عبد تار الحماد

□ هفت روزہ اہل حدیث میں شائع ہونے والے فضیلۃ الشیخ ابو محمد حافظ عبد تار الحماد کے فتاویٰ کی جلد اول چھپ چکی ہے۔ □ کتاب و سنت کی روشنی میں جدید مسائل کا حل، □ تمام مسائل کی جزئیات پر تفصیلی و مدلل بحث، □ شستہ و تلقافتہ انداز بیان، □ عام فہم طرز استدلال، □ استنباط مسائل کا ایسا محدثانہ انداز جس سے قارئین کو اطمینان قلب و شرح صدر ہو۔

بَكَيْبَالِ اللَّهِ

لائپوگراف بال مقابل رحمان ناکریکٹ غزنی سڑیٹ اردو بازار فون: 042-7244973

فیصل آباد بیرون امین پور بازار کوتولی روڈ فون: 041-2631204

محکمہ دلائل و برائیں سے مزین منسوج و منفرد کتب پر مشتمل منت آن لائن مکتبہ



# صَحَّ حِمْسَلٌ

مع مختصر شرح نووی

تألیف

ابو الحسنین مسیان بن الحاج الفشنی

تحقيق

ترجمہ

فضیلۃ الشیخ احمد رہوہ

علامہ وحید الدین عزیز

الشافعی

- (۱) آیات کریمہ کی تخریج
- (۲) احادیث مبارکہ کی تخریج اور حدیث نمبر کے ذریعے
- و گیر کتب احادیث کی طرف رہنمائی
- (۳) اقوال رسول ﷺ کا اتیازی رسم الخط
- (۴) مختلف معتبر تحریجات سے تقابل اور موازنہ
- (۵) تین مختلف ایڈیشن
- (۶) اعلیٰ طباعت اور معیاری کاغذ
- (۷) خوبصورت جلد بندی اور دو دیہ ذیب سروق
- (۸) مناسب قیمت

## مکتبہ اسلامیہ

لائہور با مقابل رحمان ناکریٹ غزنی شریٹ اردو بازار فون: 042-7244973

فیصل آباد بیرون ایمن پور بازار کوتولی روڈ فون: 041-2631204

# لِفْسِرِ الْكُتُبِ

إِمَامُ الْمُفَسِّرِينَ حَافِظُ عِمَّا وَالَّذِينَ

ابُو الفَدَاءِ الْمُعْنَى، بْنُ عَمْرَوْ بْنِ كَثِيرِ الْمَشْقُوفِ

المُتَوَفِّ ٤٠٣ هـ

ترجمة

إِمَامُ الْعَصْرِ مَوْلَانَا مُحَمَّدُ جُنَاحُ دَهْنِي



تحقيق

تفصيق ونظم تأثر

كامران ظاهري حافظ زیر عیشلی زنی  
ابو الحسن بشیر محمد بن ابی  
حافظ صلاح الدين يوسف

☆ تمام آیات قرآنی، احادیث کریمہ کی مکمل تخریج و تحقیق کا اتمام  
☆ خوبصورت سرورق، معیاری طباعت، بہترین کاغذ، مناسب قیمت

مکتبہ اسلامیہ

بال مقابل رحمان ناگریت غزنی سڑیت اردو بازار فون: 042-7244973

فیض آباد بیرون امین پور بازار کوتاولی روڈ فون: 041-2631204

مشہرو واقعات

حقیقت کی

محکمه دلائل و برائین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ